

ליקוט מאמרי חז"ל ומקורות על מיקום בית מקדשינו

לוקט ע"י הרב מעגדל רסקין

## HAR HABAYIT

A Collection from the Sages & Commentaries on the Site of the Holy Temple

Compiled by Rabbi Mendel Raskin

:ליקוט

הרב מנחם מענדל רסקין

:תרגום

צביה גרינבוים

:עורך ראשי

הרב שלמה נפרסטק עורכים:

מוסי לעווענטאל ורעכיל קארף

:עיצוב ועימוד

הרב שניאור קורטס

פרויקט של משרד משיח באגף 302 של 'מרכז לעניני חינוך' בראשות הרב משה קוטלרסקי (טוט אלץ)

#### הקדמה

". זהו דבר המתאים לעסוק בתורת הבית צורתו מוצאיו ומובאיו.. ובפרט בימי בין המצרים, כי על-ידי-זה מקיימים בזמן הגלות את המצוה של בניין בית המקדש, וזה גופה מחליש את ימי בין המצרים." (מתורגם: לקר"ש חלק יח, ע' 419-420)

בִּשְׁנַת תשל"ו, בִּקֵשׁ הָרבִּי שָׁיּלְמְדוּ בְּמַהֲלַךְ ״שְׁלֹשֶׁת הַשְּׁבוּעוֹת״ שֶׁבֵּין שִׁבְעָה עֲשָׂר בְּתַמּוּז לְתִשְׁעָה בְּשָׁב. עְנְיְנֵי בֵּית הַבְּּחִירָה - עְנְיָנִים בַּתוֹרָה הַנּוּגְעִים לְבֵית הַמִּקְדָשׁ. לְתַקְּנָה זוֹ יֵשׁ כְּוֹם לַהַפּךְ אֶת זְמַן הָאֲבֵלוּת עַל חֻרְבַּן בֵּית הַמִּקְדָשׁ לְזְמַן שֶׁל שִׁמְחָה שָׁמִּתְמַקֵּד בְּבְנִיָּה. אֲבָל הַתַּקְנָה עוֹנֶרת לָנוּ לֹא רַק לִהְיוֹת בְּשִׁמְחָה. כַּאֲשֶׁר אֲנַחְנוּ לוֹמְדִים וּמִתְעַמְּקִים בְּעִּנְיְנֵי בֵּית הַמִּקְנָדְשׁ הַשְּלִישִׁי. זוֹ לֹא גְּזְמָה בִּּלְלָל, כְּפִי שֶׁהָרַבִּי אוֹמֵר: הַבְּיִרְיָה, אֲנַחְנוּ בּוֹנִים אֶת בִּית הַמִּקְדָּשׁ הַשְּׁלִישִׁי. זוֹ לֹא גְּזְמָה בִּּלְלָל, כְּפִי שֶׁהָרַבִּי אוֹמֵר:

״כלומר: לא זו בלבד שמאחר שאין אנו יכולים לבנות את בית המקדש בפועל, לכן אנו לומדים אודות צורתו בתור זכר ושייכות רוחנית לבניין המקדש, אלא שבעסק זה בלימוד יש מגדר מצוות בניין בית המקדש.״ (מתורגם: שם, ע׳ 415)

תַּקֶנָה זוֹ זוֹכָה כַּיּוֹם לְחַיּּוֹת חֲדָשָׁה, כְּתוֹצָאָה מִכְּךְ שֶׁהָרַבִּי אָמַר שֶׁאָנוּ נִמְצָּאִים עַל סַף הַגְּאֻלָּה הָאָמְתִּת וְהַשְּׁלֵמָה. חֵלֶק מֵהַשְּׁלִיחוּת הַמְּיֻחֶדֶת שֶׁל זְמַנוּ - בְּעָמְדֵנוּ עַל סַף הַגְּאֻלָּה - הוּא לִחְיוֹת בְּאֹפֶן שֶׁמַּתְאִים לַחַיִּים שֶׁל זְמַן הַגְּאֻלָּה. אֵינָנוּ צְּרִיכִים לְחַכּוֹת עַד שֶׁהַגְּאֻלָּה הָנּא לַתְיוֹת בְּאֹפֶן שֶׁמַתְאִים לַחַיִּים שֶׁל זְמֵן הַגְּאֻלָּה. אֵינָנוּ צְרִיכִים לְהַנְּוֹת צָד שְׁהַגְּאָלָה הָבוֹת אָת בִּית הַמִּקְדָשׁ. אָנוּ יְכוֹלִים לְהַתְחִיל אֶת הַבְּנִיְה כְּבָר עַכְשָׁו, עַל יְרֵי לְמוּד עִנְיְנֵי בִּית הַבְּחִירָה וַהַכָּנָה לְרָנִיַּת בִּית הַמִּקְדָשׁ.

חוֹבֶרֶת זוֹ נִלְקְטָה עַל יְדִי הָרָב מְנַחֵם מְעֶנְדֵּל רַסְּקִין, שְׁלִיחַ הָרַבִּי בְּקוֹט ס. לּוּק, קַנְדָה, בְּמַעֲנָה לְתַקָּנָה שֶׁל הָרִבִּי. הַשָּׁנָה, לְרָגֶל ״שְׁלֹשֶׁת הַשָּׁבוּעוֹת״, הַכִינָה מַצֵּרֶכֶת טוּט אַלְץ מַהַדוּרָה חֲדָשָׁה בִּמְיָחָד עֲבוּרְכֶם.

הַבּוֹשְׂאִים הַפְּלוּלִים בַּחוֹבֶרֶת הַזּוֹ מִתְמַקְּדִים בְּהַר הַבַּיִת - מְקוֹם הַפִּקְדֶּשׁ. זֶהוּ רַק נוֹשֵׁא אֶחָד שֶׁקְשׁוּר לְבֵית הַמִּקְדָּשׁ, אֲבָל הוּא יְסוֹדִי מְאוֹד, וּנְקְדַּת הַתְחָלָה מְצִיֶּנֶת עֲבוּר כְּלָנוּ - בּוֹנֵי הַמִּקְדָּשׁ בע״ה.

אָנוּ מַמְלִיצִים לְכָל אֶחָד לִּלְמֹד עִנְיְנֵי בֵּית הַבְּחִירָה - בֵּית הַמְּקְדָשׁ - מַחוֹבֶרֶת זוֹ אוֹ מִמְקוֹרִים שָׁמְּדַבְּרִים עַל בֵּית הַמִּקְדָשׁ - מֵהַנָּבִיא, מֵהַמִּשְׁנָה אוֹ מֵהָרַמְבָּ״ם. וּכְפִּי מִמְּקוֹרוֹת אֲחַרִים שֶׁמְּדַבְּרִים עַל בֵּית הַמִּקְדָשׁ - מֵהַנָּבִיא, מֵהַמִּשְׁנָה אוֹ מֵהָרַמְבָּ״ם. וּכְפִּי שְׁהָרֵבִּי אוֹמֵר: ״שֶׁהַלְּמוּד הוּא לֹא מִצֵּד הִתְּנַּבְּרוּת רֶגֶשׁ הָאֲבֵלוּת וְהַהִּשְׁתוֹּקְקוּת לְהַמְעַלֶה וְהַשְּׁלִיחוּת דְּחַרְבַּן ביהמ״ק, אֶלֶא (גַּם לּוֹלֵי הַחְרְבַּן) מִצֵּד הַכּוֹפֵף וְהַהִּשְׁתוֹקְקוּת לְהַמְעַלָה וְהַשְּלִיחוּת דביהמ״ק הַשְּׁלִישִׁי. שְׁהַלְּמוּד הוּא מִתּוֹךְ יְדִיעָה וְהַבָּרָה בְּוַדְאוֹת גְּמוּרָה שָׁאֵין זֶה ״הִלְּכְתָא דביהמ״ק הַשְּׁלִישִׁי. שָּהַלְמוּד הוּא מִתּוֹךְ דִּיעָה וְהַבָּרָה בְּוַדְאוֹת גְּמוּרָה שָׁאִין זֶה ״הִלְּכָתְא לִמְשְׁה בְּפַעֵּל בַּרְגַע שֶּׁלְאח״ז״ (ש״ב בלק, תנשא, ע׳ 169).

יְהִי רָצוֹן, שָׁבִּוְכֶה בְּקָרוֹב מַמָּשׁ לְבָנַיַּת בֵּית הַמִּקְדָּשׁ הַשְּׁלִישִׁי בְּגַשְׁמִיּוּת, בִּמְהַרָה בְּיָמֵינוּ, אָמֵן.

#### FOREWORD

It is appropriate to learn about the Beit Hamikdash in all its fine details, especially during the "Three Weeks." In this way, we can fulfill the mitzvah to build the Beit Hamikdash even in the times of galut. Doing so has the automatic effect of weakening the power of destruction [and galut in general] and the negative impact of the Three Weeks (free translation, Likkutei Sichot vol. 18, pp. 419-420).

In 5736, the Rebbe launched a campaign to learn topics in Torah that pertain to the *Beit Hamikdash*, the Holy Temple in Jerusalem, during the "Three Weeks" between 17 *Tammuz* and 9 *Menachem-Av*. This initiative has the ability to transform a traditionally negative period of mourning the loss of the *Beit Hamikdash* into an optimistic one, with its focus on building rather than destruction. But it goes way beyond that. When we delve into these topics, we are active in actually building the third *Beit Hamikdash* itself. This is not a hyperbolic statement, as the Rebbe states:

Learning about the structure and other details of the Beit Hamikdash does not merely serve as a spiritual, symbolic remembrance to it. Rather, delving into these topics is within the parameters [the geder] of actually building it (free translation; ibid, p. 415).

Today, this instruction gains even greater focus, considering the Rebbe's famous assertion that we are on the cusp of the final *geulah*. Part of the unique mission of our current times is living in a manner that conforms with the kind of life that we will experience with the actual coming of the Redemption. Thus, we don't have to wait for the *geulah* to fully occur to construct the *Beit Hamikdash*, we can begin the building right now, by delving into the topic, readying ourselves with its construction.

This booklet was compiled by Rabbi Menachem Mendel Raskin, *shliach* to Cote S. Luc, Canada in response to the Rebbe's initiative. This year, for the "Three Weeks", Tut Altz has produced a newly edited edition for your benefit.

The topics covered in this compilation focus exclusively on the site of the *Beit Hamikdash*, the Temple Mount. While this is but one aspect of the *Beit Hamikdash*, it is a very basic one, and an excellent starting point for us all, its aspiring architects.

We encourage you to engage in learning about the *Beit Hamikdash*, whether in this booklet or in various sources in the *Navi, Mishnah*, and *Rambam*. As the Rebbe says, "Not in a manner of mourning, attempting to fill the void left from the past, but in a manner of great excitement for what is to come in the future... not as *hilchasa l'meshicha*—future applicability, but as *halacha l'ma'ase*—current applicability" (*Parshat Balak*, 5751, p. 691).

As a result, may we merit the physical building of the third *Beit Hamikdash*, speedily in our day.

**Tut Altz** 



#### RABBI MENDEL RASKIN

ENGLISH TRANSLATOR

### TZIVI GREENBAUM

GENERAL EDITOR

RABBI SHLOMIE NAPARSTEK

COORDINATORS

MUSSIE LOEWENTHAL & RECHYL KORF

DESIGN & LAYOUT

RABBI SHNEOR CORTEZ

A Project of the Moshiach Office at Merkos 302 (Tut Altz)

### Table of Contents רוכן ענינים

| FOREWORD<br>הקדמה                             | 3  |
|-----------------------------------------------|----|
| INTRODUCTION<br>מבוא                          | 7  |
| A HISTORY OF HAR HABAYIT<br>היסטורי' של המקום | 15 |
| NAMES OF HAR HABAYIT<br>שמותיו של המקום       | 23 |
| HOLINESS OF HAR HABAYIT<br>קדושת המקום        | 34 |
| ETERNITY OF HAR HABAYIT<br>נצחיות המקום       | 38 |
| THE HOLY OF HOLIES IN THE TIMES OF MOSHIACH   | 48 |



# Introduction

*Har Habayit* was created before the world (*Pesachim 54a*).

Har Habayit includes the entire world inside it (R. Moshe Alshich, Parshat Vayeitzei; Torat Ha'olah by Rama, Chapter 1).

Har Habayit joins the upper and lower worlds. It is the place of "a ladder [the Beit Hamikdash] set on earth and its top reaching the heavens" (R. Moshe Alshich, ibid).

מקום זה נברא לפני בריאת העולם (*פסחים נד*,א).

מקום זה כולל כל העולם כולו בתוכו (אלשיך ויצא; תורת העולה להרמ"א פרק ראשון).

מקום זה מחבר עולמות עליונים ותחתונים (אלשיך ויצא) "סולם (ביהמ״ק) מוצב ארצה וראשו מגיע השמימה" (ויצא כ״ח). Har Habayit is the place that draws down a flow of divine energy [shefa] into the world (ibid).

מקום הורדת שפע העליון לארץ (אלשיך ויצא).

Har Habayit atones for the sins of B'nei Yisrael (Menachot 53b, Zohar 2:152) which is why it is called "Levanon" (Devarim 3:25; Yirmiyahu 22; Yeshayahu 10), for it "whitens" [malbin] the sins of B'nei Yisrael, as it says (Yeshayahu 1:18), "If your sins are like scarlet, they will be whitened like snow" (Sifrei on Va'etchanan).

צל שמכפר מקום ישראל של עונותיהם (מנחות נ"ג,ב", זח"ב קנ"ב) ולכן נקרא שמו לבנון (ואתחנן ג' כ"ה. ירמי כ"ב. ישעי י") עונותיהם שמלבין ישראל. אם שנאי כשלג כשנים חטאיכם ילבינו (ספרי ואתחנן שם).

From the *Kodesh Hakedashim* comes sustenance for the whole world (*Zohar 3:161, 1:24*). Even while in ruins, the whole world is sustained by it (*Zohar 2:127*).

מקודש הקדשים יוצא פרנסה לכל העולם (זוהר ח"ג קס"א, ח"א כ"ד) ואפי" בחורבנו ניזון כל העולם ממנו (זוהר ח"ב קכ"ז).

Similar to the heart, through which all the organs in the body receive life, so too *Har Habayit* gives existence to the entire world (*Gevurot Hashem by R. Yehuda Loew, Chapter 71*).

דומה ללב, שעל ידו מקבלים כל האברים חיותן, וכן הוא נותן קיום לכל העולם (מהר"ל, גבורות ה' פע"א).

The Beit Hamikdash affects the entire world—light emanates from it to the whole world (Rashi on Menachot 86b, in manuscript). In general, Hashem dispensed His kindness upon the world from the Beit Hamikdash. As long as the service in the Beit Hamikdash lasts, the world and its inhabitants are blessed, and the rain falls at the right time (Avot D'Rabbi Natan 4:14). If the nations of the world only knew how good the Mikdash is for them, they would surround it with fortifications to preserve it (Bamidbar Rabba 1:3; Vayikra Rabba 1:11; Kohelet Rabba 2:3[5]). Note that 70 bulls were offered on Sukkot corresponding to the 70 nations. It is written (Sukkah 55b), "Woe to the nations of the world that lost out and don't know what they lost, for when the Beit Hamikdash existed, the Mizbe'ach would atone for them. and now who atones for them?" (Torat Menachem 1988, section 4, pp. 56-7).

בית המקדש פועל בכל העולם כולו-ממנו אורה יוצאה לכל העולם (רש״י (כת"י) מנחות פ"ו ב"). ובכלל מהבית המקדש השפיע הקב״ה כל חסדיו להעולם. שעבודת בית כל זמן בעולם קיימת המקדש מתברך העולם על יושביו וגשמין יורדין בזמנן כו׳ (אדר"נ פ"ד י"ד). ואילו היו העולם יודטים אומות מה הי' המקדש יפה להם קסטריות היו מקיפים אותו כדי לשמרו כו' (במדבר רבה פ"א ג', וראה גם ויקרא רבה פ"א י"א, קהלת רבה פ"ב ג' (ה')). ולהעיר מהקרבת שבעים פרים (בחג הסוכות) כנגד שבעים אומות. ואוי להם לאומות העולם שאבדו ואין יודעין מה שאבדו, בזמן שבית המקדש קיים מזבח מכפר עליהן, ועכשיו מי מכפר עליהן (סוכה נ״ה ב') (תורת מנחם תשמ"ח ח"ד ע' .(56-57



[Yaakov Avinu said about Har Habayit:] "And this is the gate of Heaven" (Bereishit 28:17). The Beit Hamikdash is the gate for the ascent of prayers and sacrifices to Heaven (Ramban on Vayeitzei 28:17).

וזה שער השמים (ויצא כ״ח י״ז) בית המקדש הוא שער לעליות התפלות והקרבנות לשמים (רמב״ן ויצא שם).

The prayers of the Jewish people must be directed towards Eretz Yisrael and towards the Beit Hamikdash and the Kodesh Hakedashim, as it states, "And they prayed towards this place" (Melachim I, 8:35). We find that all Jews direct their hearts towards one place. Regarding this, the sages explain the verse, "Your neck is built like the tower of David, built with turrets [talpiyot]" as referring to a mound [tel] towards which all mouths [piyot] turn (Brachot 30a). Therefore, we pray towards the east (Shulchan Aruch Admur Hazaken, Hilchot Tefilah 94:1-2).

ולכן תפלות עם ישראל צ"ל מכוונות כנגד ארץ שראל, וגם כנגד ירושלים, וכנגד המקדש, וכנגד קודש וכנגד המקדש, וכנגד קודש הקדשים, שנא' (מלכים א' ב') התתפללו אל המקום הזה" גמצאו כל ישראל מכוונים את לבן אל מקום אחד, וע"ז דרשו חכמים כמגדל דוד צוארך בנוי לתלפיות, תל שכל פיות פונים בו לבד מזרח (שו"ע אדה"ז הל' לבד מזרח (שו"ע אדה"ז הל' תפלה ב'"ז א-ב').

The holiest place in the world, the Kodesh Hakedashim, is found on Har Habayit (Mishnayot Keilim 1:9). No one entered there except the Kohen Gadol during the Yom Kippur service (Rambam Hilchot Beit Habechira 22).

בהר הבית נמצא המקום הכי קדוש מכל העולם "קודש הקדשים" (כלים פ"א מ"ט) שאין נכנס לשם אלא כה"ג ביום הכיפורים בשעת העבודה (רמב"ם הלי The holiness of *Har Habayit* comes as a result of the fact that Hashem chose the place (see the extensive elaboration of this in Likkutei Sichot, Section 18, p. 140 onwards), as it written twice in *Parshat Re'eh* (14:5, 11) "The place that Hashem will choose."

Har Habayit is the throne of the King, the throne of Hashem. There is a wonderful Midrash about this: There is a parable of a king who had a son whom he made in charge of all his belongings, yet the son told the father, "If you don't give me your throne, how will everyone know that you favor me? When you give me your throne, everyone will give me praise." So did Hashem give Avraham the world, as it states (Bereishit 18:17), "And Hashem said, shall conceal from Avraham?" Since He gave him everything, Avraham said, "If you don't give me the Beit Hamikdash, 500 by 500 amot, you have not given me anything." So Hashem gave it to him (Shemot Rabba 15:8; see Yefeh To'ar).

הקדושה במקום הזה באה כתוצאה מזה שהקב״ה בחר במקום הזה (עיין אריכות נפלאה בזה בלקו״ש חי״ט ע׳ 140 ואילך) כמ״ש פעמיים בפ׳ ראה (י״ד ה׳, י״א) ״המקום אשר יבחר ה׳״ וגו.

כסא המקום הזה הוא המלך, כסא של הקב״ה, וע״ז ישנו מדרש נפלא שמו״ר פט״ו ח) ״משל למלך) שהי׳ לו בן, והשליטו על כל נכסיו. ואמר הבז לאביו אם אין אתה נותן לי הכסא שלך, היאך הכל יודעים שאתה מחבבני. אלא כשתתן לי מקום הכסא שלך הכל נותנין לי קילוס, כך נתן האלוקים לאברהם העולם, שנאמר (בראשית י״ח, י״ז) וה' אמר המכסה אני מאברהם, כיון שנתז לו הכל אמר לו אם אין אתה נותן לי ביהמ״ק ת״ק אמה על ת״ק אמה לא נתת לי כלום, ונתז לו הקב"ה" עכ"ל המדרש (וע׳ יפה תואר שם).

Har Habayit, which is Har Hamoriah, measured 500 by 500 amot (Rambam Hilchot Beit Habechira, 5:1; Mishnayot Middot 2:1). Know that its measurement corresponded to that of the world, therefore it was 500 by 500 amot corresponding to the length and breadth of the world, which are each a distance of a 500-year walk (Torat Ha'olah of Rama, Ch. 1).

Har Habayit is eternal in the present, and the destruction does not affect it, as explained further below.

Har Habayit is eternal in the future, when the third Beit Hamikdash will be built.

Deep in the Kodesh Hakedashim [in the language of Rambam in Hilchot Beit Habechira 4:1 "in deep and twisting tunnels"], are found the Aron and two Luchot Habrit until this day.

הר הבית והוא הר המוריי,
הי' חמש מאות אמה על
חמש מאות אמה, (רמב״ם
הל' בית הבחירה פ״ה ה״א,
משניות מדות פ״ב מ״א) ודע
שהוא שקול נגד העולם,
ולכן הי' ת״ק על ת״ק נגד
העולם בכללן שהוא מהלך
הייק שנה לארכו ולרחבו,
דהיינו ת״ק על ת״ק (תורת
העולה להרמ״א פרק ראשון).

המקום הנצחי שלא שייך בו חורבן בהווה, כדלקמן.

המקום הנצחי בעתיד שבו יבנה הבית השלישי.

המקום בו נמצא עמוק
המקום הקדשים (לשון
הרמב"ם הלי בית הבחירה
פ"ד ה"א "במטמוניות עמוקות
עקלקלות") הארון ושני
לוחות הברית עד היום הזה
(רמב"ם הלי בית הבחירה פ"ד
ה"א).

On *Har Habayit* is the Foundation Stone [Even Hashetiya] from which the world was founded (Yoma 54b), and the world stands upon it. It is in the *Kodesh Hakedashim*, which is the navel [center] of the world (Zohar Chadash Bereishit 9).

במקום הזה נמצא אבן השתי, שממנה הושתת העולם, (יומא נ״ד ב׳) ועליה העולם עומד, והוא קודש הקדשים, והוא טבורו של עולם (זוהר חדש בראשית ט׳).

Har Habayit binds and unites the Jewish nation with a deep and eternal bond, in the past, present, and future. המקום שמקשר ומאחד את עם ישראל בקשר עמוק ונצחי, בעבר הווה ועתיד.

Before the final Redemption, the earth 45 *mil* around the *Mikdash* will shake (*Zohar 3:212*).

טרם הגאולה יזדעזע הארץ סביב מקום המקדש מ״ה מיל (זוהר ח״ג רי״ב).

From the day that the world was created, there was no joy before Hashem like that of the moment that the *Beit Hamikdash* was built (*Zohar 2:143*).

מיום שנברא העולם לא הי׳ שמחה לפני הקב״ה כאותה שעה שנבנה ביהמ״ק (זוהר ח״ב קמ״ג).

"Go out and see, daughters of *Tzion...* and on the day of the rejoicing of his heart"—this refers to the building of the *Beit Hamikdash*, may it be rebuilt speedily in our days (*Mishnayot Ta'anit 4:1*).

צאינה וראינה בנות ציון 
ביום שמחת לבו, זה 
בנין בית המקדש שיבנה 
במהרה בימינו (תענית פ״ד 
משנה א׳).

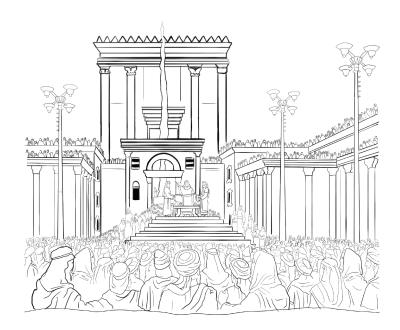
In our times, we can see with our own eyes how the entire world is impassioned about the topic of *Har Habayit* with a raging debate about to whom this place belongs.

בימינו אלה הנה בעיני בשר כפשוטו כל העולם גועש ורועש בנושא הר הבית בו נטוש וויכוח סוער למי שייך המקום הזה.

After this introduction about the wondrous place *Har Habayit*, we will divide the topic into five sections:

לאחר ההקדמה בנושא המקום הנפלא הר הבית נחלק הנושא הזה לחמשה מדורים:

- 1. The history of *Har Habayit*.
- .1 היסטורי' של המקום.
- 2. The names of *Har Habayit*.
- .2. שמותיו של המקום.
- 3. The holiness of *Har Habayit*.4. The eternity of *Har Habayit*.
- 3. קדושת המקום.4. נצחיות המקום.
- 5. The Holy of Holies in the days of *Moshiach*.
- .5 קודש הקדשים בימות המשיח.



### History of Har Habayit היסטורי של המקום

The first man, Adam, was created from the earth of *Har Habayit*, and there he brought up a *korban*.

בו הקריב אדם הראשון קרבן כשנברא, ומשם נברא.

Kayin and Hevel sacrificed on a *mizbe'ach* on *Har Habayit*.

קין והבל הקריבו שם מזבח.

Noach build a *mizbe'ach* on *Har Habayit* when he exited the teivah [and as a result of this korban, Hashem decided to never again bring a flood on the earth] (Bereishit 8:21).

נח בנה מזבח כשיצא מן התיבה (וכתוצאה מקרכן זה החליט ה' לא להביא יותר מבול) (נח ח' כ"א).

On *Har Habayit*, the *Akeidat Yitzchak* took place.

בו התרחש עקידת יצחק.

David and Shlomo built a mizbe'ach here (Rambam Hilchot Beit Habechira 2:2; and his source Pirkei D'Rabbi Eliezer, Chapter 31).

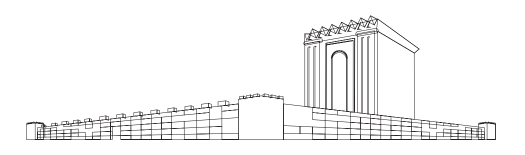
דוד ושלמה בנו מזבח. (רמב"ם הלי בית הבחירה פ"ב ה"ב, ומקורו פדר"א פל"א).

When Adam was banished from *Gan Eden*, he settled on *Har Hamoriah*, since the entrance to *Gan Eden* is adjacent to *Har Hamoriah* (*Midrash Socher Tov on Tehillim* 92).

כשאדם הראשון גורש מג"ע ישב לו בהר המורי', ששערי ג"ע סמוכין להר המורי' (מדרש שוחר טוב -תהילים צב).

Yaakov's dream [which was not like a regular human's dream, but a complete prophecy] (Rabbeinu Bachaye on Parshat Vayeitzei 28:12), was on Har Habayit—"And behold a ladder stationed on the ground and its head reaches the heavens" (Bereishit 28:12). Just as a ladder connects the high with the low, so too the Mikdash is like a ladder because it exists on the ground, but its head and inner matter reaches to the heavens and connects worlds (Alshich Vayeitzei 28:12).

חלום יעקב (שאיננו כחלומות בני אדם אלא חלום של נבואה גמורה (רבינו בחיי פ׳ ויצא כ״ח ״יב), הי׳ במקום הזה, ״יב), הי׳ במקום הזה, ״והנה סולם מוצב ארצה וראשו מגיע השמימה״ (ויצא כ״ח, ״ב) כמו הסולם שמחבר מקום הגבוה עם הנמוך, כן המקדש הוא כסולם שעם היותו מוצב ארצה הנה ראשו ואיכותו מגיע השמימה ומחבר מגיע השמימה ומחבר מגולמות (אלשיך ויצא שם).



Not only did Yaakov see the general Beit Hamikdash, but he also saw the End of Days—the third Beit Hamikdash. He said. "How great is this place, this is none other than the House of Hashem" (Bereishit 28:17). Yaakov saw that the location he was in was very great, and it wasn't fitting to be called a mountain, which is a place without construction. This is what he meant: "How great is this place. It is not fitting to be called a 'mountain' [which expresses the destruction of the Beit Hamikdash] but none other than the House Hashem," for eternity, corresponding to the third Beit Hamikdash, about which it was stated (Chaggai 2:9), "The glory of this later house will be greater than the first." About the third Beit Hamikdash, it is stated: "The Mikdash, Hashem, which Your hands established" (Shemot 15:17), but the first two Houses were built through the hands of man and therefore did not last (Zohar: Tzror Hamor on Parshat Vayeitzei).

לא זו בלבד שיעקב ראה את ביהמ"ק בכלל, אלא הוא גם ראה את אחרית הימים - בית השלישי. "מה נורא המקום הזה, אין זה כי אם בית אלוקים" (ויצא כ״ח יעקב רואה שהמקום הזה נורא מאוד ואין ראוי להקרא הר שהוא מקום חרב, וזהו מה נורא המקום הזה, ואין ראוי שייקרא שמו הר (שזה מראה על חורבן הבית), אלא בית אלוקים, וזהו "אין זה" הר "כי אם בית אלוקים" לעולם שזהו כנגד בית השלישי. אשר עליה נאמר (חגי ב׳ *טי)* גדול יהי' כבוד הבית הזה האחרון מן הראשון, וע"ז אמר מקדש ה' כוננו ידיך (שמות ט״ו י״ז) אבל שני הבתים הראשונים היו בידי אדם ולכז לא הי׳ להם קיום (כמו שכתוב בזוהר) (צרור המור ויצא שם).

"The king said to Aravnah, "No, I will buy them from you at the price, and I will not offer to Hashem sacrifices that I received for free. And David bought the threshing floor..." (Shmuel II 24:24).

ויאמר המלך אל ארונה לא כי קנה אקנה מאותך במחיר ולא אעלה לה' עולת חנם, ויקן דוד את הגרן וגו' (שמואל ב' כ"ד-כ"ד).

King David did not want to obtain the site of the *Beit Hamikdash* as a present from Aravnah the *Yevusi*, but rather at full cost, and he wanted all *B'nei Yisrael* to have a portion in this holy place (*Minchat Chinuch*, *Mitzvah* 284, 6).

דוד המלך לא רצה ליקח את מקום בית המקדש במתנה מארונה היבוסי, אלא בכסף מלא, ורצה שיהי' חלק לכל ישראל במקום המקודש הזה (מנחת חינוך מצוה רפ"ד אות ו").

When David bought the threshing floor from Aravnah the *Yevusi*, he collected the gold from all the *Shevatim* (see Rashi on Melachim I 12:14).

כשקנה דוד את הגורן מארונה היבוסי גבה הזהב מכל השבטים (ראה י״ב י״ד רש״י).

There is a frightful story in Shmuel II (Chapter 24) about an awful plague that killed 70,000 people (Midrash Shmuel 30). Gad Hanavi gave over an instruction to David to build the mizbe'ach on Aravnah's threshing floor. David ran to Aravnah the Yevusi to buy the land from him. It was specifically the purchase of the place of the Mikdash, and building the *mizbe'ach* on it, that stopped this terrible plague. It is written, "And David built there an altar to Hashem and sacrificed burnt offerings and offerings of well-being. Hashem responded to the plea for the land, and the plague against Israel was checked."

A lesson on the topic "to cry out to Hashem about the building of the *Beit Hamikdash*":

סיפור נורא בשמואל ב׳ (כ״ד ט״ו), שקרה מגיפה נוראה בעם ישראל, שנפלו 70 אלף איש, (מדרש שמואל לי) גד הנביא נותן הוראה לדוד לבנות המזבח בגורן ארונה, דוד המלך רץ אצל ארונה היבוסי לקנות ממנו השטח, ודוקא קניית מקום המזבח המקדש ובניית עליו, עצרה את המגיפה הנוראה, וכמו שכתוב "ויבן שם דוד מזבח לה' ויעל עולות ושלמים ויעתר ה׳ לארץ ותעצר המגיפה מעל ישראל (שמואל ב' כ"ד כ"ה).

מוסר השכל בנושא ״לזעוק לה׳ על בניית בית המקדש״: Radak says: We must learn a lesson from this matter. In that generation, the Beit Hamikdash was not built, nor was destroyed, and nonetheless the people were punished because they did not demand it. We, who had a Beit Hamikdash that was destroyed, must [demand its rebuilding] even more so. This is the reason the elders and prophets set for B'nei Yisrael to pray three times a day for the Shechina and Malchut to return to Tzion, and for the Avoda to return to Yerushalayim. They instituted Boneh Yerushalayim— He builds Yerushalayim as a bracha on its own in Tefillah and Birkat Hamazon, (Radak, Shmuel II, 24)

אומר הרד"ק: עלינו ללמוד מוסר מן הענין הזה, שהרי בני אותו הדור לא נבנה ביהמ"ק בימיהם, ולא חרב בימיהם, ומכל מקום נענשו על שלא תבעו אותו. אנו שהי׳ בימינו ביהמ״ק וחרב על אחת כמה וכמה, ומן הטעם הזה התקינו זקנים ונביאים לקבוע בפיהם של ישראל להיות מתפללים ג' פעמים בכל יום. השב שכינתך ומלכותך לציון, וסדר עבודתך לירושלים, ירושלים בונה ותקנו ברכה בפני עצמה בתפלה ובברכת המזון.



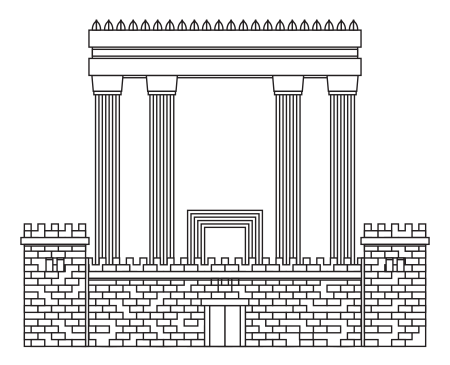
Also, the Ramban (Bamidbar 16:21) writes on this issue: The Aron was traveling from tent to tent like a stranger in the land, and none of the Shevatim awaken[ed] to say "let us ask Hashem for us to build a house for His Name." The text of the Navi hints to this by saying: "From the day that I brought the people of Israel out of Egypt, to this day, I have not dwelt in a house, but have moved about... Why have you not built Me a house of cedar?" (Shmuel II 7:16). The text lays the blame [on B'nei Yisrael] that "the Shechina is moving from tent to tent." Even though David asked to establish a Mikdash but was not allowed to, it was the obligation of the nation to ask for it, and if they would have asked, it would have been established, because then it would have been considered that B'nei Yisrael were builders (see Ramban in depth).

גם הרמב"ן (במדבר קרח ט"ז כ״א) מטעים את הנושא, שהי' הארון הולך מאהל אל אהל כגר בארץ, ואין השבטים מתעוררים לאמר. נדרש את ה' ונבנה הבית לשמו, והכתוב ירמוז כל זה שנאמר (שמואל בי זי ט"ז) יכי לא ישבתי בבית למיום" העלותי את בני ישראל ממצרים ועד היום הזה ואהי׳ מתהלך □ למה לא בניתם לי בית ארזים״, הרי יאשים הכתוב. כי השכינה מתהלכת מאהל אל אהל וכו׳, ואף דוד עצמו ביקש להקימו ולא ניתן לו, היתה חובת העם לדרוש הקמתו, ואילו דרשו הם הוא היי מוקם, כי אז זה נחשב שישראל הם היו הבונים. וכו' (עיין שם).



There are three places that the nations of the world are not able to contrive to say B'nei Yisrael stole, and they are the following: Me'arat Hamachpela, the Beit Hamikdash and Kever Yosef. It is written regarding the Beit Hamikdash, "So David paid Arvonah for the site 600 shekels' worth of gold" (Divrei Hayamim I 1:21), and it is said, "And David bought the threshing floor..." (Shmuel II 24). (Midrash Rabbah on Bereishit 22:14)

שאין מקומות שלשה יכולין העולם אומות להונות את ישראל לומר גזולין הן בידכם, ואלו הן, מערת המכפלה, ובית המקדש, וקבורתו של יוסף בית המקדש דכתיב 🗆 (דה"י א' כ"א) ויתן דוד לארנן במקום שקלי זהב וגו׳, וכתיב (שמואל ב׳ כ״ד) ויקן דוד את הגורן וגו' (מדרש רבה בראשית פע"ט ז').



### Names of Har Habayit שמותיו של המקום

Everyone called it a mountain. Avraham called it a mountain: "That it should be said, on the mountain of Hashem he will be seen" (Bereishit 22). Moshe called it a mountain: "This good mountain, and the Levanon" (Devarim 3). David called it a mountain: "Who will go up on the mountain of Hashem?" (Tehillim 24). Yeshayahu called it a mountain; "The mountain of Hashem's house will be established" (Yeshayahu 2). The nations called it a mountain: "Many nations went said, 'let us go and ascent to the mountain of Hashem'" (Yeshayahu 2).

הכל קראו אותו "הר",
אברהם קראו הר, "אשר
יאמר היום בהר ה' יראה"
(בראשית כ"ב), משה קראו
הר, "ההר הטוב הזה
והלבנון" (דברים ג'), דוד
קראו הר, "מי יעלה בהר
ה"" (תהילים כ"ד), ישעי'
קראו הר, "נכון יהי' הר
בית ה"" (ישע" ב'), גוים
קראו אותו הר, "והלכו
גוים רבים ואמרו לכו
גוים רבים ואמרו לכו
ונעלה להר ה" (שם).

#### 1. Har Hamoriah

1. <u>הר המורי״</u>

When Shlomo built the *Beit Hamikdash*, its location is named *Har Hamoriah*, as is written: "And Shlomo began to build the House of Hashem in Yerushalayim, on *Har Hamoriah...*" (*Divrei Hayamim II 3:1*).

ייוחל שלמה לבנות את בית ה' בירושלים בהר המורי" וגו' (דהי"ב ג' א').

The location of Akeidat Yitzchok is named Har Hamoriah: "And go for yourself to the land of Moriah and bring up a burnt offering there" (Bereishit 22:2).

עקידת יצחק "ולך לך אל ארץ המורי" והעלהו שם לעולה" (וירא כ"ב ב).

There is a discussion (Ta'anit 16a): What is Har Hamoriah? Rabbi Levi bar Chama and Rabbi Chanina diverged. One said a mountain from which teachings emerged [hora'ah] for B'nei Yisrael. [Rashi: "Torah will emerge from Tzion" refers to the chamber of hewn stone on Har Habayit in which stood prophets who rebuked Yisrael.] One said, a mountain from which awe [morah] emerged for the idol worshippers. [Rashi: For they hear of the greatness of Yisrael and Yerushalayim and are in fear of it.]

מאי הר המורי'? פליגי בה
ר' לוי בר חמא ור' חנינא,
חד אמר, הר שיצא ממנו
הוראה לישראל, (תורה
לישראל, כי מציון תצא תורה,
לשכת הגזית שבה עמדו נביאים
המוכיחים לישראל-רש"י) וחד
אמר הר שיצא ממנו מורא
לעכו"ם (ששומעין גדלות
ישראל וירושלים ומתפחדים
עליהם) (תענית ט"ז א').

Onkelos translated *Har Hamoriah* as named for the *ketoret* which contained *mor nerd* and other spices (*Rashi on Parshat Vayeira*). It is connected to the *passuk*, "I will go for myself to *Har Mor*" (*Shir Hashirim 4:6*).

ואונקלוס תרגמו על שם הקטורת שיש בו מור נרד ושאר בשמים (רש״י וירא שם) והוא מלשון אלך לי אל הר המור (שה״ש ד׳ ר׳).

### 2. <u>Har Hashem Yireh—The</u> Mountain Hashem will see

2. הר ה' יראה

During Akeidat Yitzchak, Avraham Avinu called the location "Hashem will see," of which it will be said: On this day in the mountain, Hashem shall appear. "Hashem will see" means that Hashem will choose and select this place for Himself to rest His Shechina, for it will be said in the future that on the mountain, Hashem will appear to His nation (Rashi on Bereishit 22:2).

על הר זה אמר אברהם אבינו בזמן עקידת יצחק "אשר יאמר היום בהר ה' יראה" ה' יראה (ה' יבחר ויראה לו המקום הזה להשרות בהר היום שכינתו) אשר יאמר היום (הימים העתידין) בהר ה' יראה הקב"ה לעמו) (רש"י).

Since Har Habayit was called "Yireh" by Avraham and "Shalem" by Shem, the son of Noach, Hashem called the city "Yerushalayim" (Bereishit Rabba 56:10), which is a compound of the names given by the two great tzaddikim (Rabbeinu Bachaye).

מפני שהמקום הזה נקרא ע"י אברהם "יראה" ועל ידי שם בן נח נקרא "שלם" לכך קראו הקב"ה "ירושלים" (ב"ר פנ"ו "), הוא שם מחובר משני צדיקי עולם (רבינו בחיי).

We learn that Avraham saw the *Beit Hamikdash* built, and destroyed, and built. Therefore he named its location "Hashem will see"—when it was built; "of which it will be said, etc."—when it was destroyed; "Hashem shall appear"—when it is built and exalted in the future (*Sifri Devarim*, 352).

מלמד שראה אברהם את ביהמ״ק בנוי, וחרב, ובנוי, ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה׳ יראה - הרי בנוי, אשר יאמר היום בהר ה׳ - ארי חרב, ה׳ יראה - הרי בנוי ומשוכלל לעתיד לבא (ספרי דברים ס״ שנ״ב).

### 3. <u>Har Hashem—Mountain of</u> Hashem

3. <u>הר ה'</u>

In *Tehillim (24:3)*, David *Hamelech* says, "Who will go up on the mountain of Hashem?" He was of the threshing floor of Arvonah [which he had purchased] on *Har Hamoriah (Ibn Ezra)*.

דוד המלך בתהילים "מי יעלה בהר ה"", (כ"ד ג')—זה הר המורי", וזה המזמור חברו דוד אחר דבר גורן ארונה היבוסי (א*בן עזרא*).

4. *Har Habayit*—Mountain of the House

<u>.4 הר הבית</u>

Har Habayit is the mountain on which the Beit Hamikdash was built. It was named so for it is written: "The mountain of Hashem's house shall be established on the top of the mountains" (Yeshayahu 2:2). It is also written: "The mountain of the house as the high places of a forest" (Yirmiyahu 26:18; Micha 3:12).

הוא ההר שעליו הבית בנוי, נקרא כך על שם הכתוב "נכון יהי" הר בית ה' בראש ההרים" (ישע" ב' ב'), וכן כתוב "והר הבית לדמות יער (יומ" כ"ו "ח, מיכה ג' "ב).

### 5. The House of the G-d of Yaakov

5. <u>בית אלוקי יעקב</u>

This name (is derived from Yeshayahu 2:3 and) refers to the days of Moshiach.

(ישעי׳ ב׳ ג׳) ימות המשיח.

"The original thought is the final deed," for it is a sign for the last *Beit Hamikdash (Maharsha on Pesachim 54a)*.

תחילת המחשבה הוא סוף המעשה שהוא סימן לבית אחרון (מהרש״א פסחים נ״ד א׳).

There is a wonderful prophecy from Yeshayahu *Hanavi* (2:2-4):

נבואה נפלאה של ישעי׳ הנביא (כ׳ כ-ד):

とろうかんかんかんかん

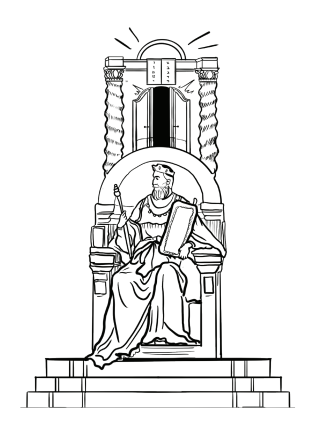
Verse 2: And it will be in the end of days [Radak: Every time it mentions the end of days it means the days of Moshiach], the house of Hashem will be on the head of the mountains [Rashi: on a mountain that is the head of all the mountains in importance], and all the nations shall stream to it [Rashi: will gather, be drawn to it like rivers].

Verse 3: And many nations will go and say, "Let us go up to the mountain of Hashem, to the house of the G-d of Yaakov" [for there was the seat of the Sanhedrin and the Kohen Gadol and the ruling dynasty from King David] and He will teach us of His ways, and we will walk in His paths; for out of Tzion shall go forth Torah [to all the world] and the word of Hashem [the word of prophecy] from Yerushalayim [where the prophets would sit].

פסוק ב': והי" באחרית הימים (וכל מקום שנאמר באחרית הימים הוא ימות המשיח - רד"ק) יהי" הר בית ה" בראש ההרים (בהר שהוא ראש לכל ההרים בחשיבות ההרים - רש"י) ונהרו אליו כל הגויים, (יתקבצו, ימשכו אליו כנהרות - רש"י).

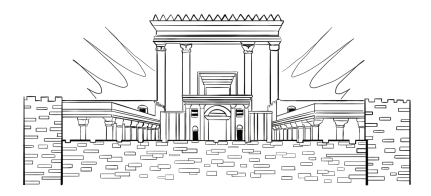
פסוק ג': והלכו עמים רבים ואמרו לכו ונעלה אל הר ה' אל בית אלוקי יעקב (ששם הי' מושב הסנהדרין והכ"ג ומלכות בית דוד) ויורנו מדרכיו ונלכה באורחתיו כי מציון תצא תורה (לכל העולם) ודבר ה' (הוא דבר הנבואה) מירושלים (ששם היו הנביאים יושבים). Verse 4: And he will judge [Radak and Ibn Ezra: The judge is King Moshiach, and when there will be a war or litigations between nations, they will come for judgement before King Moshiach, who will be the lord of all nations] among the nations, and will decide among many people. And they will beat their swords into plowshares, and their spears into pruning hooks. Nation will not lift up sword against nation, neither will they learn war any more.

ואח"ז ממשיך בפסוק ד' נפלאה: בנבואה עזרא והרד"ק (אומרים האבן מלך דומ וכשיהיי בין גוי לגוי מלחמה או תביעות ביניהם יבואו למשפט לפני מלך המשיח שיהא אדון הגוים בין (העמים לכל רבים לעמים והוכיח לאתים חרבותם וכתתו וחניתותיהם למזמרות לא ישא גוי אל גוי חרב ולא ילמדו עוד מלחמה.



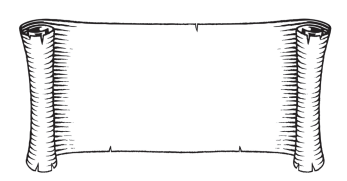
The Gemara (Pesachim 88a) asks why the Beit Hamikdash is called by the name of Yaakov, and not for Avraham and Yitzchak, especially since [in the words of Rashi] all the forefathers prayed on its grounds. In the words of the Gemara: Not [named] like Avraham, for whom the place is termed a mountain, as it states, "Of which it will be said: On this day in the mountain, Hashem shall appear." And not like Yitzchak, for whom the place is termed a field, as it states, "And Yitzchak went out to meditate in the fields." Rather like Yaakov, who called it a house, as it states, "And he called the name of that place 'Beit E-l'" [the House of Hashem].

הגמ' (פסחים פ״ח א׳) שואלת השאלה למה ייקרא על שם יעקב ולא על שם אברהם ויצחק, ובמיוחד - בל' רש"י *-* שכל האבות התפללו בהר הבית. וז"ל הגמ' "לא כאברהם שכתוב בו הר שנאמר "אשר יאמר היום בהר ה' יראה", ולא כיצחק שכתוב בו שדה שנאמר "ויצא יצחק לשוח בשדה" אלא כיעקב שקראו בית שנאמר "ויקרא את שם המקום ההוא בית אל".



Rabbi Shlomo Eidels explains the Gemara based on the words of a Midrash: This is a parable about a king who had three friends and desired to build a palace. He called to one, who said, "I remember the mountain that was here." He called the second who said, "I remember the field that was here." He called the third, who said, "I remember the house that was here." The king said to this friend, "I swear that I will build a house and call it on your name." Thus, the verse states "the house of the G-d of Yaakov."

המהרש"א מסביר את הגמ' על יסוד דברי המדרש "משל למלך שהיו לו ג' לבנות ובקש אוהבים פלטרין, קרא לאחד ואמר זכור אני שהי׳ הר, וקרא ואמר אני זכור שהי׳ שדה, קרא לשלישי ואמר זכור אני שהי׳ בית, אמר לו המלך חייך שאני אותו וייקרא על שמך, שנאמר "בית אלוקי יעקב״.



The holy Rabbi Moshe Alshich (in the beginning of Parshat Vayeitzei) explains in a wonderful manner: The Beit Hamikdash will be built three times, twice by human hands, and once by the hand of Heaven. The first building is in the merit of Avraham, and since Yishmael came out of him, the building did not last. The second is in merit of Yitzchak, and since Esav came out of him, the building did not last and fell into the hands of Esav's nation, Edom. That is why Yitzchak envisioned a field, since the opposition of Esav was harsher than that of Yishmael, and "Tzion became a plowed field," since the Roman Turnus-Rufus plowed second Beit Hamikdash. The third Beit Hamikdash is in merit of Yaakov, and since "his bed was complete" [all his children were righteous], it will last eternally, which is why Yaakov saw an eternal house. Or, as Abravanel explains, the third Hamikdash corresponds to Yaakov who won over the destructive angel of Esav and that is why it will never be destroyed.

האלשיך הקדוש (בתחילת פ׳ ויצא) מסביר באופן נפלא, שלשה פעמים נבנה בית המקדש, השנים בידי אדם, השלישי יהי׳ בידי הקב״ה, והנה הראשון הוא - בזכות אברהם, ועל שיצא ממנו ישמעאל לא התמיד, ועל כן נפלו בידי ישמעאל שמונים אלף בחורבנו פרחי כהונה, ולכן ראהו הר שיחזור כבתחילה, והשני - בזכות יצחק, ועל שיצא ממנו עשו לא נתקיים ונפל בידי עשו הוא אדום, ולכן ראהו שדה, כי המנגד עשו מישמעאל, קשה וציון שדה נחרש, כי חרש טורנוסרופוס את בית שני, והשלישי - בזכות יעקב, ועל שמטתו שלמה יהיי קיים לעד, ולכן ראהו בית-נצחי, או כפי שאברבנאל מסביר. שהשלישי הוא כנגד יעקב שניצח את שרו של עשו ולא יחרב עוד. 6. <u>Luz</u> 6. לוז

*Luz* was the original name of the city (*Bereishit 28:19*).

The verse speaks about the place Yaakov named Beit E-l, which is Yerushalayim, so what need is there to inform us that it was originally called Luz; what do we gain from this? It is possible that the verse has come to hint to us with this name *Luz*, that from that place the world began to advance, and it is the beginning of all creation. Luz is a bone in the body that stays preserved, and in the future the entire body will regenerate from it. The same way the phenomenon of the generation of matter came from the place Luz, so too the phenomenon of the revival of the dead will begin from there. King David already explained this and said that the creation of earth and the creation of soul and body all came through the intermediary of Tzion (Rabbeinu Bachaye).

ואולם לוז שם העיר לראשונה (ויצא כ״ח י״ט).

המקום שקראו בית אל והוא ירושלים, מה היי הצורך להודיענו שנקרא לוז מתחילה. ומה תועלת המגעת אלינו מזה, ויתכן לומר כי בא הכתוב לרמוז לנו בשם הזה כי מזה התחיל העולם להשתכלל ולהתחדש. הוא והנה ראשית הבריאה והחידוש. ועל כז גלה לנו כי שם העיר לראשונה לוז, מלשון לוז השדרה באדם. שממנו עתיד להתנער ולהתחדש ולהברא לתחיית המתים. כי כשם שפלא החידוש הזה הי' משם, כך פלא של תחיית המתים יתחיל משם, וכבר ביאר המלך ע״ה הענין הזה*,* ואמר כי בריאת הארץ גם בריאת הנפש והגוף הכל מהאמצעית היא ציון (רבינו בחיי).

かかかかかんかんかんかん

### Holiness of Har Habayit קדושת המקום

Why do I rule that the *Beit Hamikdash* and Yerushalayim that its original holiness is retained as its future holiness? Since the holiness of the *Beit Hamikdash* and Yerushalayim is because of Hashem's presence [Shechinah] and the Shechina is not voided, and while it says, "And I will make your sanctuaries desolate" (Vayikra 26:31), the sages said that despite their desolation, their holiness remains (Rambam, Laws of the Chosen House 6:15).

למה אני אומר במקדש
וירושלים קדושה ראשונה
קדשה לעתיד לבוא □
לפי שקדושת המקדש
וירושלים מפני השכינה
ושכינה אינה בטילה, והרי
הוא אומר והשימותי את
מקדשיכם, ואמרו חכמים
אע"פ ששמומין, בקדושתן
הן עומדין (רמב״ם הלי בית
הבחירה פ״ו הט״ו).

Even though the *Beit Hamikdash* today has been destroyed because of our iniquities, a person must retain the awe that they would have conducted themselves with when they were built, and they should not enter the site, except to a place that it is permissible to enter (*Rambam*, *Laws of the Chosen House, 7:7*).

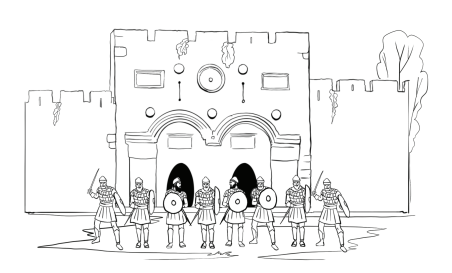
אע״פ שהמקדש היום חרב בעוונותינו, חייב אדם במוראו כמו שהי״ נוהג בבניינו, לא יכנס אלא למקום שמותר להיכנס לשם (רמב״ם הל׳ בית הבחירה פ״ז ה״ז).

In the times of exile, Jews do not enter the site of the *Beit Hamikdash* (*Zohar I:1*).

בזמן הגלות אין ישראל נכנסים למקום המקדש (זוהר ח"א א').

An unlimited holiness:

קדושה בלתי מוגבלת:



The Rambam calls the laws of the Beit Hamikdash "Laws of the Chosen House" even though the words in the verse that he cites as an immediate proof for the mitzvah are "And you shall make for me a Mikdash." The Rambam's approach is that despite the many great events that occurred there, the advantage of the Beit Hamikdash is only due to its site being chosen by Hashem. The fact that Adam and others offered sacrifices at this location is due to their knowledge through prophecy that Hashem will choose this site.

הרמב"ם קורא להל' בית המקדש ״הלכות שלשוז הבחירה". אע"פ תיכף שמביא הכתוב "ועשו לי הוא לראיי מקדש", כי שיטת הרמב"ם היא, שלמרות שיש הרבה מאורעות גדולים במקום הזה הנה מעלת המקדש היא רק מצד בחירת הקב"ה במקום זה, וזה שאדם הראשון וכו׳ הקריבו קורבנות במקום דוקא, הוא מסובב מזה שהם ידעו בנבואה שהקב"ה יבחר במקום זה,

The explanation is as follows: When something specific is considered holy, it indicates that holiness has penetrated the object. On the other hand, when holiness is connected to an object that is of finite proportions, the holiness also becomes limited. On the other hand, choice takes the properties [not of the chosen, but rather] of the chooser, since they chose it. So too in the matter at hand, "The place that Hashem will choose." When Hashem chooses place, it takes on an unlimited advantage and holiness, since Hashem is infinite (Likkutei Sichot, Volume 18, p. 140).

והביאור בזה: כשאומרים על דבר מסויים מורה לתוד חדרה שהקדושה הדבר, אבל לאידך, מאחר שהקדושה קשורה הדבר שהוא מוגבל, גם הקדושה מוגבלת, משא״כ בחירה היא (לא מצד הנבחר, אלא) מצד הבוחר, שהוא כך, בחר ובענינינו "המקום אשר יבחר הי": כשהקב"ה בוחר במקום, נעשית בו מעלה וקדושה בלתי מוגבלת כי הקב"ה הוא בלי גבול (לקו״ש חי״ט ע' 140 ואילד).



## Eternity of Har Habayit נצחיות המקום

"And make for me a sanctuary" (Shemot 25:8).

"ועשו לי מקדש" (*תרומה* כ*יה חי*).

Wherever in the Torah "for me" is written, the command never budges, not in this world or the World to Come (Vayikra Rabba 2:2). How then do we understand how there is no Beit Hamikdash in the present?

בכל מקום שנאמר לי אינו זז לעולם לא בעוה"ז ולא לעוה"ב (ויקרא רבה פ"ב ב'), וצריך להבין הרי עכשיו לא קיים בית המקדש?

There are several explanations:

וישנם כמה הסברים:

1. In the verse, "And you will make the beams for the Mishkan, acacia wood standing" the meaning (Shemot 26:15), of standing is lasting for all eternity (Yoma 72a). Rabbeinu Bachaye explains: It mentions "standing"—for the forces-for there is not a thing in the Mishkan and its vessels that is not depicted above... Even though the Mishkan and the Beit Hamikdash would be destroyed in the future, and the physical vessels will become lost in the exile, there is no need to understand that the same way they ceased to exist below, so too their spiritual reflection ceased above, G-d forbid, but rather they stand and exist forever (Rabbeinu Bachaye on the verse).

1. עה"פ (תרומה כ"ו ט"ו) הקרשים "ועשית את למשכז שטים עצי שפיי עומדין עומדים" לעולם ולעולמי עולמים (יומא ע"ב אי) מבאר רבינו בחיי "והזכיר עומדים על הכוחות העליונים, שאין לך דבר במשכן ובכליו □ שלא יהי׳ מצוייר למעלה אע"פ שהמשכן והמקדש עתידין לחרב וכלי המקדש הגופניים עתידים שיאבדו בגולה, אין להבין שכשם שפסקו למטה כך פסקו למעלה תבניתם ודוגמתם עומדים ח"ו. אלא הם וקיימין לעולם״.

Regarding this, the Tzemach Tzedek explains that the *mikdash* on high, also known as "*Mikdash* of Hashem," is truly connected to the *mikdash* on earth. That is why the holiness has not budged from that earthly spot; in a spiritual sense, the *mikdash* on high still shines now.

ועפ״ז מסביר הצ״צ
״שמקדש העליון הנק׳
״מקדש אדנ״׳ מחובר
ממש למקדש התחתון,
וזהו שאינו זז גם בעוה״ז,
שמקדש העליון מאיר גם
עכשיו ברוחניות.

2. The foundation stone from which the entire world was founded (*Yoma 54b*) remains complete until this day, visible to human eyes, even to the nations of the world (*Sefer Hasichot 1988, Vol. 2 p. 545*). It perpetually exists with no change, not even to have been hidden as happened to the *Aron* (*Sichah on Parshat Shoftim 1991, 12*).

The reason for this is because "from it the world was founded." Since on the foundation stone the *Aron* was placed, which represents *Torah* [as it says, there is nothing in the Aron besides the two Luchot Habrit] and for its sake the world was created—"He looked in the Torah and created the world"—so it came down also into the physical reality of the foundation stone from which the world was founded.

2. אבן השתי' שממנה הושתת כל העולם כולו (יומא נ"ד ב") נשארה בשלימות עד היום הזה בגלוי בעיני בשר, גם לאומות האולם (סה"ש תמ"ח ח"ב ע' 545), וקיימת תמיד בלי שינויים אפילו שנגנז (ש"פ שופטים תנש"א)

ש"ממנה לזה והסיבה הושתת כל העולם״. כי על אבן השתי' הי' הארון מונח (רמב״ם הל׳ בית הבחירה רפ״ה) שענינו תורה (כמ״ש (מ״א ח' ט') אין בארון אלא שני לוחות הברית) שבשבילה ואסתכל העולם. נברא באורייתא וברא עלמא. וכן נשתלשל גם בגשמיות שמאבן השתי׳ הושתת כל העולם (סה"ש תשמ"ח שם). This gives strength to all Jews also in a time of exile... to reveal and draw down below the third *Beit Hamikdash*... via revealing the "foundation stone" in *all* details of the world, i.e., the G-dliness that is found in every point and detail of the world.

- 3. All the foundations of the *Beit Hamikdash* were hidden and not even one was destroyed (*Zohar II:240*).
- 4. The gates of the *Beit Hamikdash* were hidden in their place, as it states (*Eicha 2:9*), "Her gates sunk into the earth" (*Bamidbar Rabba 15:13*).

וזה נותן כח לבני ישראל
גם בזמן הגלות □ לגלות
ולהמשיך גם למטה
הביהמ״ק השלישי □
על ידי זה שמגלה ״אבן
השתי״ בכל פרט שבעולם,
ז.א. האלוקות שנמצאת
בכל פרט ונקודה שבעולם
(סה״ש תשמ״ח שם).

 כל יסודות ביהמ״ק נגנזו כולם ולא נאבד מהם אפי׳ אחד (זוהר ח״ב ר״מ).

שערי ביהמ״ק במקומן
 נגנזו שנאמר (איכה ב׳ ט׳)
 טבעו בארץ שערי׳ (במד״ר פט״ו י״ג).

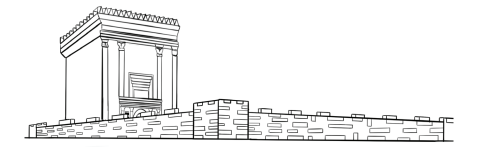
According to this, its possible make a rapprochement between two opinions in the statements of our rabbis about the future Beit Hamikdash. One is (see Midrash Tanchuma end of Parshat Pekudei; Zohar I:28:1; Rashi and Tosfot on Sukkah 41a) that the building in the future will be revealed from the heavens, but in the Rambam (Laws of Kings Chapter 11, following Talmud Yerushalmi Megillah 1:11 and more) it says that Moshiach will build the Beit Hamikdash. According to the what was just explained, the Beit Hamikdash will descend from heaven but the doors, the gates that "sunk in the earth" [which were made by man], will arise and be revealed and stand in their places, and one who puts up gates is considered as if he built the entire structure (see Bava Basra 53b and Sha'arei Zohar to Sukkah) (Likkutei Sichot Vol. 11, p. 98, footnote 61).

לתווך יש ועפי״ז שבמאמרי רז״ל הדעות בנוגע למקדש דלעתיד: ראה תנחומא ס״פ פקודי, זח״א כ״ח א׳, רש״י ותוס׳ סוכה מ"א סע"א, שהבנין דלעתיד יתגלה מן השמים (בנוי ומשוכלל), אבל ברמב"ם (הל' מלכים רפי"א. ובסופו - ע"פ ירושלמי מגילה פ"א הי"א ועוד) ביהמ"ק. יבנה שמשיח וע״פ הנ״ל שהביהמ״ק ירד מן השמים אבל הדלתות "שערי" ש"טבעו בארץ" שהן היו בידי אדם) יעלו) ויתגלו ויעמידום במקומם, והמעמיד הדלתות נחשב כאילו בנאו כולו - ראה ב"ב נ"ג ב' וראה שערי זוהר לסוכה שם (לקו"ש חי"א ע' 98 הערה 61). 5. The *Mishkan* still exists, even physically, as our Sages say (*Sotah 9:1*), "It was hidden under the hollow of the *Beit Hamikdash*"; it is just hidden away. How much easier is it, then, to draw down a physical *Beit Hamikdash*, than if there remained no physical remnents of the *Mishkan* (*Ma'amer Vayikchu Li Terumah 5725, at the end*).

6. According to the Chida (Midbar Kedemot 40:43, in the name of the Sefer Heichalot): In truth the Beit Hamikdash was not destroyed, but rather Hashem sent angels and they brought bricks and dust and burned stone from a different place, to satisfy the vision of that wicked person to destroy the Mikdash, and the Mikdash itself was swallowed into the ground (he also quotes the Maharam of Fano, see further there).

5. כיוון שמציאותו של המשכן קיים גם בגשמיות המשכן קיים גם בגשמיות כמחז"ל (סוטה ט' א') שנגנז תחת מחילות של היכל - אלא שהוא בהעלם, הרי נקל יותר להמשיך את ביהמ"ק הגשמי בפועל ובגלוי מאשר אילו לא היתה קיימת מציאותו של המשכן בגשמיות (מאמר ד"ה ויקחו לי תרומה ה'תשכ"ה בסופו).

6. לפי החיד"א (מדבר קדמות מערכת מי אות מ"ג) מביא בשם ספר היכלות "שלפי האמת לא נחרב המקדש, אלא שלח המקדש, מלאכים והביאו לבנים ועפר ושרפות סיד ממקום אחר להשביע עינו של אותו רשע להחריב המקדש, והמקדש עצמו נבלע בארץ", והוא מביא גם מהרמ"ע מפאנו עיי"ש.



7. The *Menorah* and the rest of the vessels of the *Mikdash* physically exist in the world, like the *Aron* that was hidden under the *Kodesh Hakedashim...* and its possible to say so as well about the *Menorah* and other vessels (*Sefer Hasichot 1950, p. 210, footnote 103*).

המנורה ושאר כלי המקדש ישנם בפועל בעולם, כמו הארון שנגנז תחת בית קד"ק □ וי"ל שכן הוא בנוגע למנורה שכן הוא בנוגע למנורה ושאר הכלים (סה"ש תש"נ ע׳ 100 הע׳ 100).

Even though the Hamikdash was destroyed, the holiness of the place is not extinct [as mentioned above in the name of the Rambam]. It is known that the actions of humans. limited creations, cannot affect the concept of eternity, something only relates to the creations of Hashem. Therefore the location of the Beit Hamikdash, which has eternal holiness, was not sanctioned by human hands, rather "a place that Hashem your G-d will choose in it." As the Rambam states, "the holiness of the place is because of the Divine Presence, and the Divine Presence is never voided" (Likkutei Sichot Vol. 16, p. 469).

8. אע"פ שהמקדש נחרב, קדושת המקום לא בטלה (וכמובא לעיל בשם הרמב״ם) והרי ידוע שמעשה בני אדם - נבראים. מוגבלים -אינו יכול לפעול את ענין הנצחיות, דבר זה שייך רק במעשה ידיו של הקב״ה, ולכן זה שמקום המקדש קדושתו נצחית אינו ענין הנפעל בידי אדם. אלא זהו "מקום אשר מקום אשר יבחר ה' אלוקיך בו, ובל' הרמב"ם: "קדושת המקדש כו' מפני השכינה ושכינה אינה בטילה" (לקו"ש חט"ז ע' 469).

9. The place of the Mizbeach is eternal and functions even now, "and this is the meaning of 'A man in the place of his atonement is created" (Rambam, Laws of the Chosen House, 2:5). For the place of the Mizbeach gives the power to a person [who was created there to atone for themself, not only in the times of the Beit Hamikdash, through bringing up a sacrifice on the Mizbeach, but also in the times of exile, when require true atonement sins and negative actions that brought about the destruction and exile..." (Sefer Hasichot 1988, Vol 2 p. 546, footnote 49).

נצחי 9. מקום המזבח ופועל גם עכשיו, ״וזהו במקום הכונה ב"אדם כפרתו נבדא" (רמב"ם הלי בית הבחירה פ״ב ה״ב) שמקום המזבח נותן הכח להאדם (שנברא משם) לכפר על עצמו, לא רק בזמןהבית הקרבנות הקרבת אלא המזבח, ス"ゞ בזמן הגלות, שזקוקים אז לכפרה אמיתית מחטאינו ומעשינו הרעים שהביאו החורבן והגלות כו' (סה"ש תשמ"ח ח"ב ע' 546 הערה 49).

10. Rambam at the beginning of Chapter 4 of *Laws of the Chosen House* writes:

10. הרמב"ם ריש פ"ד מהלי בית הבחירה כותב:

At the time that Shlomo built the *Beit Hamikdash*, and he knew it would be destroyed in the future, he built a place to store the *Aron* below in deep and twisting tunnels, and King Yoshiyahu commanded and hid it in the place that Shlomo built, and with it was hidden the stick of Aharon, etc.

ובעת שבנה שלמה את הבית, וידע שסופו ליחרב, בנה בו מקום לגנוז בו הארון למטה במטמוניות עמוקות ועקלקלות, ויאשיהו המלך צוה וגנזו במקום שבנה שלמה, ונגנז עמו מטה אהרן וכו'.

The Rebbe (in Likkutei Sichot Vol. 21, p. 156) explores the words of the Rambam and draws wonderous insights, showing how this Rambam shines a new light on the entire topic of the eternity of the Beit Hamikdash. Until this point we learned that the eternity of the Beit Hamikdash is due to the holiness of the place, "because of the Divine Presence."

הרבי (בלקר״ש חכ״א ע׳ 156) מעמיק בדברי הרמב״ם ודולה חידושים נפלאים, שהרמב״ם הזה שופך אור חדש בכל הנושא של נצחיות המקדש, עד כאן למדנו שהנצחיות במקדש הוא מצד קדושת המקום "מפני השכינה״.

Rambam comes and demonstrates a new, very deep insight through this *Halacha*—that even the *physical* building has eternal holiness. The *Aron* is not considered just a vessel that is found in the *Kodesh Hakedashim*, but rather a *part* of the building of the *Kodesh Kedashim* itself, since the *Aron* turns the *Beit Hamikdash* into a house for *Hashem*.

בא הרמב"ם ומחדש בהלכה זו ענין עמוק יותר, שגם הבנין גופו יש בו קדושה נצחית, כי הארון איננו נחשב רק כלי שמצוי בקודש הקדשים, כי אם הוא חלק מקודש הקדשים (בניז) עצמו - כיוון שהארון עושה את ביהמ"ק לבית לה'.

The same way that in the resurrection of the dead there will not be *completely new* bodies created, but rather the bodies will regenerate from the *Luz* bone which was part of the original body and suffered no loss—

וכשם שבתחיית המתים לא ייברא גופים חדשים לגמרי, אלא הגופים ייבנו מה"עצם לוז" - שזהו עצם הגוף שלפנ"ז, שבו אינו שייך שום הפסד (״חורבן״)– So too with the matter of "building a place to hide the *Aron*," the place of the *Aron* is the bone [spinal cord] of the *Beit Hamikdash*, which suffered no loss or destruction, and from it the second and third *Beit Hamikdash* are rebuilt.

This gives us exalted powers to overcome the exile, knowing that the enemies never got hands of the essential part of the *Beit Hamikdash*.

כן הוא בעניין של ״בנה בו מקום לגנוז בו הארון״ - מקום הארון הוא ה״עצם״ (חוט השדרה) של ביהמ״ק, שבו אינו שייך שום חורבן והפסד, וממנו נבנה המקדש השני והשלישי.

וזה נותן לנו כוחות אדירים להתגבר על הגלות, בידענו שהחלק העיקרי של ביהמ״ק לא נגעו בו אויבים.

## The Holy of Holies in the Days of Moshiach קודש הקדשים בימות המשיח

The Rebbe delivered a great new insight, and attached is the content of his talk:

So it shall be for us—immediately and absolutely instantly, in the peak of the day of the holy *Shabbat*, we will arrive to our Holy Land, to Yerushalayim the holy city, to the *Beit Hamikdash*—and until the *Kodesh Hakedashim*.

חידוש גדול הרבי מחדש לנו, ומצורף בזה תוכן דבריו הק׳:

וכן תהי' לנו - שתיכף ומיד ממש, בעיצומו של יום הש"ק הזה, באים לארצנו הקדושה, לירושלים עיר הקודש, לבית המקדש, ועד - לקודש הקדשים. And for those who are surprised and ask, "how is possible to say that every Jews enters into the *Kodesh Hakedashim?*" when it is explicitly stated in the Torah (*Vayikra 15:3*), "With this Aharon will enter the *Kodesh*," specifically on *Yom Kippur* with special sacrifices, we find a source for this idea in the revealed part of Torah.

According to a few opinions (see Vayikra Rabba 21:4; Shemot Rabba 38), Aharon was able to enter the Kodesh Hakedashim whenever he wanted, and since in the future all Jews will be on the level of the high priesthood [and you will be to me a nation of priests (Shemot 19:6) "high priests"] of Aharon, its understandable and its simple that the place of every single Jew is in the Kodesh Hakedashim, for yes, they are able to enter the Kodesh Hakedashim, and how would they be anywhere else?! (Torat Menachem 1988, Vol. 4 p. 248).

ולאלו התמהים ושואלים היתכן לומר שכל ישראל נכנסים לקודש הקדשים, בה בשעה שמפורש בקרא (אחרי ס"ו ג") "בזאת יבוא אהרן אל הקודש וגו"", ביוהכ"פ דוקא, ובקרבנות מיוחדים - מצינו מקור לדבר בנגלה דתורה.

(ראה ויקרא לכמה דעות רבה פכ"א ד'. שמות רבה *ספל״ח)* הי' אהרן הכהן יכול להכנס לקודש הקדשים בכל עת שירצה, וכיוון שלעתיד לבא יהיו כל כהונה בדרגת גדולה (״ואתם תהיו לי ממלכת כהנים", (יתרו י"ט ו") "כהנים גדולים") דאהרן, הרי מובן וגם פשוט, שמקומו של כל אחד ואחת מישראל הוא - בקודש הקדשים, שכן, כשיכול להכנס לקודש הקדשים, איך יתכן שיהיי במקום אחר ?! 🗆 (תורת מנחם תשמ"ח ח"ד ע' 248). In addition, in the *Kodesh Hakedashim*, Hashem's cherishment of the Jews is clearly recognized by the way the *keruvim* stand, "according to the space of each with *loyot*... like a man clinging to his partner [leviya]" (Yoma 54a), the completion of love and endearment. Therefore the true place of every Jew is in the *Kodesh Hakedashim*, as it will be in the World to Come.

All Jews are a "Kingdom priests." Priests"—"high In a revealed and complete way, it will be so in the true redemption, and by default, every Jews has a connection, as a soul in a body, to the holiness of the Kodesh Hakedashim [the ultimate holiness], like the halachic ruling of the Rambam (in Laws of Shemitta and Yovel), "Not only the tribe of Levi, but every single person... whose spirit volunteers him... this one becomes holy, the holiest of holies."

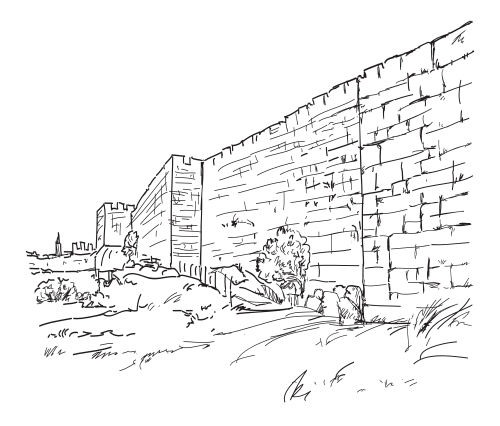
ויש להוסיף, שבקודש הקדשים ניכרת חיבתו של הקב"ה לישראל - באופן עמידת הכרובים. "כמער כאיש ולויות המעורה בלווי' שלו" (יומא נ״ד א׳), שלימות האהבה מקומו ולכז והחיבה, כל אחד של האמיתי ואחד מישראל - בקודש שיהיי כפי הקדשים, לעתיד לבא. (תורת מנחם תשמ"ט ח"א ע' 249).

כל בני ישראל הם "ממלכת כהנים". "כהנים גדולים". ובגלוי ובשלימות. האמיתית בגאולה והשלימה. ובמילא יש לכל יהודי שייכות - כנשמה בגוף - להקדושה דקודש הקדשים (שלימות הקדושה), הרמב"ם וכפס״ד שמיטה ויובל בסופו) "לא שבט לוי בלבד אלא כל איש ואיש | אשר נדבה רוחו אותו□ הרי זה נתקדש קודש הקדשים". According to the Midrash (Vayikra Rabba 21:6) that "every moment that he wants to enter. he enters," it could be said that every Jews has in their potential [as it is found below, a soul in a body] to be on the level of Kodesh Hakedashim, and it could be said that it is so in actuality in the World to Come. [This is disclosed through a story in Nevi'im (Melachim II, Chapter 11, Divrei Hayamim II, Chapter 22) that in a time of danger, Yehosheva hid Yeho'ash [who was of royal lineage] and nursed him in "the chamber of the beds," "in the attic of the Kodesh Hakedashim," "and he was in the house of Hashem hiding for six years." It is understood from this that while he was in the Kodesh Hakedashim, he had all his physical needs: food, drink, and sleep.

וע"פ המדרש, (ויקרא רבה פכ״א ו׳) ש״בכל שעה שהוא רוצה ליכנס יכנס״. י״ל שכל יהודי יש בכוחו (כפי שנמצא למטה נשמה בגוף) להיות ״קודש בדרגת וי"ל שכד הקדשים", יהי' בפועל לעתיד לבא. [ויומתק (מלכים ב' י"א בנביאים, א' ואילך, דברי הימים ב' כ"ב ייא ואילך) שבזמן הסכנה החביא יהושבע את יהואש (שהיי מזרע הממלכה) ומניקתו ״בחדר המטות״, ״בעליית בית קדשי קדשים", "ויהי אתה בית ה' מתחבה שש שנים גו"י, שמזה מובן, שבהיותו בקודש הקדשים היו לו שם כל צרכיו הגשמיים: אכילה ושתיי ושינה.

It could be said that, in truth, the place of every Jew is the Kodesh Hakedashim [as will be revealed in the time of the true and complete Redemption], but this actualizes through a descent [with an element of dander], similar to the ascent that we will realize during the Redemption that can only come as a result of the toil during exile (Torat Menachem 1951, p. 184).

וי"ל, כיון שבאמיתית הדברים הרי מקומו של כל יהודי הוא בקודש הקדשים (כפי שיה" בגלוי בגאולה האמיתית והשלימה), אלא שזה מתגלה בפועל - על ידי הירידה (סכנה), ע"ד עילוי הגאולה שבא ע"י העבודה ב"גולה"] (תורת מנחם תנש"א ע' 184).



This is what we are becoming accustomed to, to wish each other during farbrengens, that we shall meet together in the Kodesh Hakedoshim. For those who question, "How can we 'throw around' such statements concerning the Kodesh Hakedashim?" when in reality entry to the Kodesh Hakedashim demands a number conditions, etc. This is because, in regards to the Kohen Gadol [which is the level of every Jew] there are no limitations to the time of entering the Kodesh Hakedashim, only in regards to sacrifices [meaning, the condition that relates to Aharon's entry into the Kodesh Hakedoshim only affects the mode of entry, since it must take place with special sacrifices and incenses, but in regards to the time, he can enter at any time he likes] and these sacrifices are within the grasp of every single Jew (Torat Menachim 1951, Vol. 4 p. 217).

שרגילים מה וזהו שנתראה בהתוועדויות כולנו ביחד דוקא בקודש הקדשים - דישנם כאלה השואלים, היתכן, "וואס הייסט מ׳ווארפט זיך אזוי מיט קודש הקדשים", בה בשעה שהכניסה לקודש מחייבת הקדשים אופנים וכמה תנאים וכו׳ - כי. בנוגע לכה״ג (שזוהי דרגתו של כל אחד ואחת מישראל), אין הגבלות בנוגע לזמן כניסתו לקודש כי אם בנוגע הקדשים, לקרבנות (היינו, שההגבלה בנוגע לכניסת אהרן בקודש הקדשים, היא רק באופן הכניסה, שצריך להיות בקרבנות מיוחדים, וקטורת מיוחדת וכו', אבל בנוגע לזמן, יכול להכנס בכל שעה שהוא רוצה) והרי קרבנות אלו הם בהישג יד של כל אחד ואחת מישראל (חורת מנחם תנש"א ח"ד ע' 217).

In conclusion, in the words of the Rebbe:

ונסיים בלשון הרב:

May it be His will, immediately, "I will come with the clouds of heaven," every single one of us will be brought with all Jews directly to the Kodesh Hakedoshim, where the foundation stone is found (Torat Menachem 10 Elul 1951, p. 217), whose uniqueness is that the Churban did not affect it at all, and it remains in its completeness until this day (Sichot Kodesh Vol. 2, 6 Shevat, p. 579). ויהי רצון שתיכף ומיד ממש, "ארו עם ענני שמיא", יובא כל אחד ואחת מאתנו עם כלל ישראל ישירות לקודש הקדשים, ששם נמצאת אבן השתי" ששם נמצאת אבן השתי" (תורת מנחם - " אלול תנש"א ע" שהחורבן לא נגע בה כלל, וישנה בשלימותה עד היום הזה (שיחות קודש תשנ"ב כרך הזה (שיחות קודש תשנ"ב כרך בי ש"פ בא ז" שבט ע" 1795).

Then will also be revealed how the entire world is founded upon the spiritual service of a Jew... and the main thing is it should happen immediately! (Sichot Kodesh Vol. 2, p. 646).

ואזי מתגלה ג״כ איך שכל העולם כולו מושתת על עבודתו של היהודי □ וכל עבינים אלו - תיכף ומיד ממש, והוא העיקר! (שיחות קודש הנ״ל ש״פ יתרו כ׳ שבט ע׳ 646).





בהנהלת

הרב מנחם מענדל וזוגתו שרה ברכה שיחיו רסקין

להצלחת הפעולות והרחבת המוסדות באופן ד'לכתחילה אריכער' למעלה מדרך הטבע לנח"ר כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו בביאת והתגלות משיח צדקנו תיכף ומיד ממש גאו









SUITE|302