
$4.00+

 סדרת ביאורי דא"ח

מאמר ערוך

ד"ה באתי לגני 
תשכ"ו. תשמ"ו

והמשכו: ד"ה ויאמר גו' מה תצעק אלי
בסגנון של ביאור עם מקורות והערות

בע"ה
יו"ל לקראת

יו"ד-י"א שבט
שנת חמשת אלפים ושבע מאות ושמנים ושש לבריאה








ב"ה
זו לומדים מאמרי באתי לגני דשנת תשכ"ו ותשמ"ו. להלן רשימת  כנהוג, שנה 
מה  גו'  ויאמר  ד"ה  והמשכו  ותשמ"ו,  ה׳תשכ"ו  שבט  יו"ד  לגני  באתי  ד"ה  המאמר 
תוספת  של  בסגנון  ערוך  רגיל(,  בלתי  )מאמר  שבט  ט"ו  בשלח  ש"פ  אלי,  תצעק 

ביאור, עם הערות ומראי-מקומות, ויוצא לאור, ת"ל, לקראת יו"ד-י"א שבט השתא.

עיון אחרי  רק  בו  לעיין  ויש  אפשר,  בדרך  הצעה  הוא  זה  שכל  מעצמו   מובן 
תחילה בגוף ההנחות של המאמרים ע"י שמיעת ההקלטה או כפי שנרשמו  היטיב 

ע"י המניחים.

מיכאל חנוך בהר"ר משה יוסף ז"ל גאלאמב

ישיבת תומכי-תמימים ליובאוויטש המרכזית – 770

יום הבהיר, דידן נצח, ה׳ טבת 

ה׳תשפ"ו



Sidras Biurei Dach

Maamer Aruch
Adapted version of Maamer

Bossi Legani 5726 / 5746
Vayomer etc. Mah Titzak 5746 

© Copyright Jan. 1st 2026  M. H. Golomb

ISBN: 978-0-9990381-2-3

PayPal:
mhgolomb@gmail.com

Zelle:
mhgolomb@gmail.com

CashApp:
$MichoelGolomb



ג

חלק משיחת ש"פ מקץ, אדר"ח טבת, ה'תשל"ה.

הזקן,  אדמו"ר  מכ"ק   .  . חסידות  גם מאמר  נאמר  "...בההתוועדות 

נ"ע )מהורש"ב(  אדמו"ר  לכ"ק  עד  וכו',  האמצעי  אדמו"ר   מכ"ק 

מן  והיה  נקודות,  כמה  בתוספות  אדמו"ר ,  מו"ח  וכ"ק 

להענינים גם  לב(  )שישימו  צוטראָָגן'  זיך  'מ'זאל   הראוי 

שניתוספו, אבל בפועל . . .

זה )הרי  רבי'ן'  דיין  פון  חסידות  דאָָך  'ס'איז   – היתכן?!   ולכאורה, 

חסידות של הרבי שלך(, ולמה אינך לומד זאת?! 

החסידות  בלימוד  בלהט(  )לעסוק  זיך'  'קאָָכן  הענינים,  כל  ומלבד 

'איז פשוט א געשמאקע זאך' )הוא פשוט דבר ערב( – 'טעמו וראו 

כי טוב השם'!..." .





ד

שהי׳  למקום  לגנוני,  לגני,  במדרש2  מ”ש  ההילולא  בעל  ומביא  כלה1  אחותי  לגני   באתי 
עץ  חטא  ע”י  הנה  שאח”כ  אלא  היתה3.  בתחתונים  שכינה  דעיקר  בתחילה,  עיקרי  	
הדעת והחטאים שלאח”ז סילקו את השכינה מהארץ לרקיע הא׳ ואח”כ לרקיע הב׳ עד לרקיע 
שבא  עד  לו׳,  הז׳  מרקיע  השכינה  את  שהוריד  אברהם  של  עבודתו  התחילה  ואח”כ  השביעי. 
לגנוני,  לארץ,  והחזירה  הא׳  מרקיע  והמשיכה  חביבין4,  השביעין  וכל  השביעי,  שהוא  משה 

בתחילה.  עיקרי  שהי׳  למקום 

וזוהי עבודתם של בני ישראל, כמ”ש5 צדיקים ירשו ארץ וישכנו לעד עלי׳, היינו שצדיקים 
מרום  עד  שוכן  בחי׳  ממשיכים  היינו  משכינים7  שהם  לפי  ארץ  ירשו  צדיקים6(  כולם  )ועמך 
וקדוש8, שיהי׳ בגילוי למטה, להיות לו ית׳ דירה בתחתונים. וזהו גם שמיד לאחרי מתן תורה 
ית׳  שכינתו  השראת  שתהי׳  היינו,  בתוכם9,  ושכנתי  מקדש  לי  ועשו  הציווי  משה  ע”י  נאמר 
ע”י השראת השכינה במשכן, שהוא המקדש, דאשכחן מקדש  ואחד10,  בתוכם, בתוך כל אחד 
שמהעבודות  שזהו  המאמר12  בהמשך  שמבאר  וכפי  מקדש11.  דאיקרי  ומשכן  משכן  דאיקרי 
כל  קירוב  הוא  קירוב,  מלשון  הקרבנות,  דענין  הקרבנות,  עבודת  הו”ע  במשכן  העיקריות 

רזא דא”ס14.  עולה למעלה עד  רזא דקרבנא  הכחות13, 

את  ועשית  כמ”ש15  הקרשים,  נעשו  שמהם  שטים  מעצי  נעשה  המשכן  שהקמת  ועוד, 

ה׳שי”ת. לגני  באתי  ד”ה  ההילולא  מהמשך  עשר  החמשה  פרק  על  בעיקרו  מיוסד  זה  מאמר   – א.  ה,  1.שה”ש 
עה”פ. 2.שהש”ר 

בארוכה.  תיש”א  לגני  באתי  ד”ה  ראה   .3
יא. פכ”ט,  ויק”ר   .4
כט. לז,  תהלים   .5

כא. ס,  ישעי׳   .6
שם. לבמדב”ר  ומהרז”ו  מ”כ  פי׳  וראה  ההילולא.  בעל  ל׳  המשך   .7

נשמת(. תפלת  )סוף  לשויו”ט  פסוד”ז  מ”א.  פ”א,  ס”י  טו.  נז,  ישעי׳  ע”פ   .8
ח. כה,  תרומה   .9

לימוד  'שערי  ס׳  גם  וראה  א.  סט,  של”ה  שם.  תרומה  אלשיך  לתחילתו.  קרוב  פ”ו  האהבה  שער  ר”ח   .10
וש”נ. ס”ח.  עח  ע׳  החסידות׳ 

בתחילתו. ערובין   .11
קכב. ע'  ח"ב  מלוקט  סה"מ  וראה  פ”ב.   .12

13. ראה ספר הבהיר סימן מו )קט(. הובא ברקאנטי בראשית ד, ג. תצוה כט, יח. בחיי ויקרא א, ט. סה"מ שם.
יח. פרק  הנ”ל  בהמשך  הובא   – ב.  כו,  ח”ג  א.  רלט,  ח”ב  זהר  ראה   .14

ט. כו,  תרומה   .15

ד״ה באתי לגני תשכ״ו



הד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

הקרשים למשכן עצי שטים עומדים. ומבאר ענינו בעבודת האדם, ששטים הו”ע שטות דלעו”ז, 
לעשות  היא  והעבודה  דשקרא,  עלמא  אלא  האמת  עולם  שאינו  העולם  עניני  כללות  דהיינו 
מהשטות דלעו”ז ושקר העולם – קרש של עצי שטים עומדים, בדוגמת העמוד שמחבר רצפת 
הקרקע עם גובה הגג להיות כאחד ממש. וכיון שעבודה זו נעשית ע”י בני ישראל, ועמך כולם 
לשון  פירושים,  ג׳  בו  יש  דצבא  הוי׳16  צבאות  בשם  ישראל  בני  נקראים  לכן  )כנ”ל(,  צדיקים 
ולשון  ארץ,  עלי  לאנוש  צבא  הלא  כמ”ש17  מוגבל,  זמן  לשון  )כפשוטו(,  חיל  אנשי  דהיינו,  חיל, 
צביון, כמו בצביונם נבראו18, שהו”ע היופי, ע”י ההתכללות מכל הגוונים. והיינו, שהאופן שבו 
העולם  שקר  את  להפוך  המלחמה  שזוהי  הוי׳,  צבאות  של  העבודה  את  ישראל  בני  ממלאים 
בזמן  עבודתם  ע”י  זה  הרי  בתוכם,  ושכנתי  ית׳,  לו  דירה  מהעולם  ולעשות  המשכן,  לקרש 

ובאופן של התכללות. ומקום, 

וממשיך בסעיפים שלאח”ז19, שכדי שבני ישראל יוכלו להצליח בהמלחמה באופן של נצחון, 
הנה לזה נותנים להם את אוצרות המלך. ומקדים לבאר, שעיקר ענין הנצחון הוא בגדול דוקא, 
משכמו  שבעם,  הגדול  שהוא  שהמלך  ועד  יותר,  הנצחון  מדת  אצלו  יש  יותר,  שגדול  מי  וכל 

ביותר.  היא  הנצחון  הנה אצלו מדת  גבוה מכל העם20,  ומעלה 

ענין  עיקר  אבל  בז,  ולבוז  שלל  לשלול  הוא  שענינה  יש  מלחמה,  אופני  שני  שיש  ומבאר, 
ולבוז  שלל  לשלול  שהיא  שבמלחמה  שביניהם,  ומהחילוקים  המנגד.  את  לנצח  הוא  המלחמה 
ערך  לפי  כדאי  הדבר  שיהי׳  באופן  במלחמה  להשקיע  יכולים  כמה  חשבון  של  ענין  שייך  בז, 
כל  את  המלך  מבזבז  אזי  המנגד,  את  לנצח  בשביל  היא  המלחמה  כאשר  אבל  והביזה.  השלל 
האוצרות, הן האוצרות שקיבץ בעצמו, והן האוצרות שקיבצו אבותיו במשך השנים דור אחר 
זאת, שאפילו  עוד  בלבד שאין משתמשים בהם, אלא  זו  לא  הנצחון הרי  ענין  לולי  דור, אשר 
מזה,  ויתירה  אוצרותיו,  את  המלך  פותח  הנצחון  ענין  בשביל  ואעפ”כ,  אותם,  מראים  לא 
שמבזבז אוצרותיו, כדי שאנשי הצבא יפעלו את נצחון המלחמה. וכפי שמבאר שאע”פ שנתינת 
האוצרות היא ע”י שרי הפקידים שהם פקידי החיל, הרי הכוונה בזה שהאוצרות יגיעו לאנשי 

הנצחון במלחמתו של המלך. דוקא עושים את  החיל, אנשי הצבא, שהם 

ולהבין ענין האוצר למעלה, מקדים לבאר21 מאמר התיקוני זהר22 אור א”ס למעלה עד אין 

מא. יב,  בא   .16
א. ז,  איוב   .17

א. יא,  ר”ה   .18
יא.  פרק   .19

ואילך. תיד  ע׳  ב  כרך  שה”ש  ב.  תשסד,  ד  כרך  וירא  באוה”ת  ונתבאר  ב.  ט,  שמואל-א   .20
יב. פרק   .21

יט. תיקון  זהר  תיקוני  גם  וראה  סע”ג.  לד,  יתרו  חדש  זהר  נז.  תיקון  סוף   .22



מאמר ערוך ו

הגילוי  על  דקאי  תכלית,  אין  עד  דלמטה  הענין  תחילה23  ומבאר  תכלית.  אין  עד  ולמטה  קץ 
מבאר  ואח”כ24  תחתונות,  והיותר  אחרונות  היותר  במדריגות  מטה  למטה  עד  וההתפשטות 
כו׳.  עילוי  אחר  ובעילוי  העלם  אחר  בהעלם  האור  העלם  קץ, שהו”ע  אין  עד  דלמעלה  הענין 
וטעם סדר זה הוא25, דכיון שענינו של האוצר הוא שהוא ספון וטמון )כמוס וחתום מעין כל רואה(, 
הנה כדי לידע ולהבין בעומק יותר היוקר של הענין הכמוס )די באהאלטענע(, צריך לבאר תחילה 
תכלית,  אין  עד  דלמטה  הענין  תחילה  מבאר  ולכן26  אנטפלעקטע(,  )די  הגלוי  הענין  של  היוקר 
קץ, שהו”ע התעלמות  אין  עד  דלמעלה  הענין  את  מבאר  ואח”כ  והגילוי,  שהו”ע ההתפשטות 

ית׳. וההתכללות בעצמותו  האור 

קיצור: תוכן פרקים הראשונים )א-יב(. והנקודה – שמלמעלה מבזבזים אוצרות העליונים כדי 

שיוכלו כל בנ”י לנצח המלחמה ולהשלים כוונה העליונה, ושכנתי בתוכם וכו׳. ולבאר 
וגילוי.  כו׳, העלם  כו׳ למטה  אוא”ס למעלה  ענין האוצר, מקדים התקו”ז 

ב
למעלה למטה – ביאור חדש

אלו  ענינים  ב׳  “והנה  וז”ל:   – זו27  לשנה  השייך   – עשר  ששה  בפרק  בהמאמר   וממשיך 
ב׳  הן  תכלית,  אין  עד  מטה  ולמטה  קץ  אין  עד  מעלה  למעלה  סוף  אין  דאור  	

ביניהם”.  גדול  הפרש  ויש  ב”ה,  באוא”ס  מדריגות 

נתפרש מארז"ל  עד עתה  כי  חדש.  ביאור  הוא  ב”ה”  באוא”ס  ב׳ מדריגות  מ”ש ש”הן  והנה 
איז  און  זיך  )ציט  עולה  שהאור  פירושו  למעלה׳  ׳אוא”ס   – האור  של  גבול  הבלי  על  שקאי  זה 
ו׳אוא”ס למטה׳ הוא  )"בעילוי אחר עילוי"(,  עולה( למעלה מעלה, גם למקום הכי עליון עד אין קץ 

הכי  נבראים  גם  )להחיות  תכלית  אין  עד  תחתון  הכי  למקום  עד  מטה  למטה  ויורד  נמשך  שהאור 
אלו באריכות משך כמה פרקים.  ענינים  נתבארו שני  וכך  שפלים(, 

ואילו כאן מפרש למעלה ולמטה שקאי )לא על הבלי גבול של האור, אלא( על ב׳ מדריגות בהאוא”ס 
עצמו מתחלק לב׳ מדריגות למעלה ולמטה. – וזה  במקומו, לפני הצמצום, שהאור  כפי שהוא 
הפשט  דרך  היינו   – זה  מארז”ל  של  לפשוטו  בהתאם  אינו  זה  פירוש  דלכאורה  ביאור,  צריך 

ואילך. יג  פרק   .23
טו. פרק   .24

שם. ובהנסמן  ס”א  דאשתקד  ערוך  מאמר  ראה   – בזה  עוד   .25
ואח”כ  והתפשטות,  גילוי   – והגדולה  החסד  מדת  תחילה  שמבאר  ד  פרק  והאמונה  היחוד  שער  ע”ד  וי”ל   .26

ס”ח(.  יסודות-ב  קונ׳  )עי׳  וההסתר  הגבורה  מדת 
רלח(. ע׳  ח”ב  מלוקט  )סה”מ  תשכ”ח  לגני  באתי  לד”ה  דבר  פתח  ראה   – הנהוג  כפי   .27



זד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

בנסתר דתורה28 – שתוכן המארז"ל הוא ההפלאה והבלי גבול של האוא"ס, וכמו שביאר בכל 
זה29.   לפירוש  )או ההכרח(  היסוד  צ”ל – מהו  וא”כ  לכאן,  המשך המאמר עד 

וכשם  המאור”30,  “מעין  שאור  הוא  גדול  כלל  והרי  כן,  לפרש  שייך  איך  להבין  צריך  גם 
של א”ס )דאז  שהמאור הוא א”ס, כן האור. וכמו שמבאר רבינו הזקן בכ”מ31 שאין הכוונה אור 
עצמו אין סוף, דלהיותו מעין המאור ה”ה  הל׳ א”ס קאי על עצמותו ומהותו ית׳32(, כי אם אור שהוא 

דרגות  חילוקי  בו  שייך  איך  וא”כ  וכו׳,  סוף  לו  ואין  תחלה33  לו  שאין  האמיתי,  אין-סוף  מעין 
זה החדש. לביאור  סיבת השינוי  להבין, מה  צריך  ועוד  ומטה. –  דמעלה 

באוא”ס  דרגות  ב׳  הם  ולמטה  שלמעלה   – זה  במארז”ל  חדש  פירוש  מוסיף  זה  בפרק  קיצור: 

באור שהוא  כן  ב. האיך שייך  מילי שלא כפשוטו;  הני  א. מנא  וצ”ל:  גופא.  שלפנה”צ 
פירוש מחודש. צריך  ואמאי  ג.  א”ס;  עצמו 

ג
למעלה למטה

עם  גם  שיתאים  באופן  )החדש(  זה  פירוש  לבאר  ניתן  שלכאורה  להקדים  יש  זה   ולבאר 
דלמעלה  המדריגות  לב׳  מתחלק  שהאוא”ס  שמ”ש  והוא   – המארז”ל.  של  פשוטו  	

גבול,  28. בד”ה ונחה תשי”ד מקשה על מארז”ל זה: “הרי הענין דמעלה ומטה )גם מעלה ומטה ברוחניות( הוא 
לפ”ז משמע שפשוטו   – עוד(.  וש"נ  )ע"ש,  כו׳”  ולמטה  כו׳  למעלה  )בל”ג( שהוא  בא”ס  לומר  שייך  ואיך 
וששייך  המתאים  באופן  הענין  לפרש  בהכרח  הלשון,  של  הפשוטה  משמעות  עם  שביחד  הוא,  נסתר  של 
לענין אלקי. וי”ל ע”ד שארז"ל )ברכות לא, ב( "דברה תורה כל' בני אדם", וכמבואר ברמב"ם הל' יסוה"ת 
פ"א ה"ט; הי"א. וגם ידועים הזהרת הבעש”ט )לקו”ת ויקרא נא, ג. ועוד(, “להפשיט הדברים מגשמיותם”. 
ומטה  מעלה  כשנפרש  גם  ובענינינו,   – ואכמ"ל(.  כפשוטו.  שלא  צמצום  בענין  מהשקו”ט  להעיר  )ויש 
גופא,  בזה  הנה  דתורה(,  בנסתר  שמתאים  )כפי  הענינים  ברוחניות  ורק  גשמי(,  )מקום  כפשוטו  שלא 
יותר לפי פשוטו לפרש שהמעלה ומטה קאי על תנועת האור )בעלי׳ ובהמשכה(, שזה מורה על  מתאים 
הן  ומטה  שהמעלה  לפרש  מאשר   – אופן  ובכל  מקום  בכל  להתפשטותו  סוף  שאין   – שבו  האין-סופיות 

גבול.        של  ענינים  על  מורה  ומדריגות(  )התחלקות  שזה  באוא”ס,  מחולקות  מדריגות  ב׳ 
29. דמכיון שפירוש זה אינו בהתאם לפשוטו של התקו”ז, מסתבר לומר שפירוש זה יש לו יסוד בהזהר גופא. 
ולהעיר שבאגה”ק  ועוד(.   .28 הע׳  דלקמן  חוקת  זאת  )ד”ה  בכ”מ  בארוכה  ונת׳  א-ב(.  )קל,  כ”ף  סי׳  אגה”ק   .30
ע׳  ח”ב  קארף(  )להר”י  תניא  בלקו”ב  )נעתק  תשכ”ח  וישב  ש”פ  ובשיחת  המאור.  כעין  הוא:  הלשון  שם 
בדא”ח  המקומות  שברוב   368 הע׳  קז  ע׳  ח”ג  הערכים  ספר  וראה  המאור.  כעין  או  המאור  מעין  שסא(: 

׳מעין׳.  הוא  הל׳ 
הבאה. הע׳  וראה  ואילך.  נב  ע׳  ענינים  ואילך;  כב  ע׳  תקס”ז  אדה”ז  מאמרי  ב.  ז,  פקודי  לקו”ת  ראה   .31

32. ראה ד”ה ויולך וריש ד”ה וידבר גו׳ זאת חוקת תרס”ו שא”ס קאי )לא על עצמותו ית׳, דעל עצמות מתאים 
האור. על  אלא(  העצמות,  על  ]בסה”ק[  מדברים  לא  וגם  תחלה,  אין  ל׳  יותר 

שלפנ"ז,  בהע'  המדובר  תחלה  אין  לענין  הכוונה  אין  )אבל  הראב"ע  בפי'  תרס”ו  ישראל  שובה  ד”ה  ראה   .33
ע"ש(.  ,50 הע'  בסוף  להנסמן  לא  וגם  כפשוט. 



מאמר ערוך ח

כשהוא  )דהאור  העצמות  ביכולת  היינו  בהמאור,  שכלול  כמו  להאור  הוא  בזה  הכוונה  ולמטה, 
המאור  מן  המתגלה  בהאור  שיש  וזה  להאיר(34.  העצמות  יכולת  אלא  אור,  מציאות  אינו  בעצמותו,  כלול 

זו  ביכולת  כי  העצמות.  ביכולת  תחילה  כלול  שהאור  מזה  מסובבת  וירידה  דעלי׳  תנועות  ב׳ 
שני הענינים – היכולת להאיר והיכולת שלא להאיר, ומזה נעשה בהאור המתגלה ב׳ ענינים. 
ומצד  למטה,  המשכה  בבחי׳  להאיר   – דגילוי  התנועה  בהאור  נעשה  להאיר,  היכולת  דמצד 
בבחי׳  להתעלם  אלא  להאיר  שלא   – דהעלם  התנועה  בהאור  נעשה  להאיר,  שלא  היכולת 
הענינים  ב׳  בו  יש  בעצמותו  הכלול  שאוא”ס  ולמטה,  למעלה  אוא”ס  וזהו   – למעלה.  העלאה 
המתפשט  בהאור  נעשה  ומזה  להאיר,  שלא  והיכולת  להאיר  היכולת  היינו  ולמטה,  דלמעלה 

אחד.   בקנה  עולה  והכל  וירידה,  דעלי׳  הענינים  ב׳ 

שלמעלה  הוא  ההילולא  בעל  לשון  שהרי  כאן,  המאמר  בכוונת  כן  לומר  אפשר  אי  אמנם 
'מדריגות׳. כי ענין  מדריגות באוא”ס ב”ה”, והרי בבחי׳ היכולת לא שייך לשון  ב׳  “הן  ולמטה 
על  בזה  וקאי  יחד,  וכוללם  יכול  הכל  וכמאמר35  יכול,  כל  הוא  שהעצמות  מה  הוא  היכולת 

ולא בשתי מדריגות.  יחד,  ושלא להאיר –  וכוללם – להאיר  ענין אחד,  היכולת, שהוא 

יש  'מדריגות׳,  הוא  וזה שהלשון  היכולת,  בבחי׳  לומר לכאורה, שמדובר  אך עדיין מקום 
לפרש, עכ”פ בדוחק, שהכוונה )לא מדריגות ממש, אלא( תנועות. דהגם שמדובר ביכולת שהוא ענין 
הענין  בין  לחלק  היא  זה  במארז"ל  שהמטרה  ומכיון  התנועות.  ב׳  כולל  ה”ה  מ”מ  כנ”ל,  אחד 
חילוקם.  'מדריגות׳ להדגיש  לכן קורא להם  )התנועה( דשלא להאיר,  )התנועה( דלהאיר להענין 

“ויש   – ההילולא  בעל  לשון  המשך  כי  בהמאמר,  להעמיס  אפשר  אי  זו  הבנה  גם  אמנם 
היכולת.  בבחי׳  כן  לומר  דאין מקום  זה,  ביניהם” – שולל  גדול  הפרש 

)והתנועות(  הענינים  מכל  למעלה36  הוא  היכולת  ענין  אמיתית  דהנה  הוא,  הענין  וביאור 
הנמשכים ממנו37. והטעם, לפי שהיכולת המדובר כאן הוא )לא היכולת שבהשתלשלות שהיא 
יכולת לענינים פרטיים38 אלא( יכולת העצמות שהוא מה שהעצמות נושא הכל39 )גם הפכים(40, 
והרי ענין נושא41 שולל ענין ההתחלקות ומדריגות לגמרי, ומכ”ש שנשלל “הפרש גדול ביניהם”. 

ובכ”מ. הנ”ל.  ונחה  תרס”ו.  יקריב  כי  אדם  בד”ה  בכ”ז  ראה   .34
ס”ח. תרצ”ה  ר”ה  המשך  מאמינים.  וכל  נוראים(  )ימים  פיוט   .35

ועוד(.  .34 הע׳   24 ע׳  ח”ז  לקו”ש  לח.  ע׳  ח”ד  מלוקט  סה”מ  גם  )וראה  תשי”ג  עולם  הרת  היום  ד”ה  עי׳   .36
ועוד. עת”ר.  נ”ח  תרס”ו.  יקריב  כי  אדם  ד”ה  עי'   .37

ועוד. רפט[.  ע'  ריש  ח"ה  מלוקט  סה"מ  גם  ]ועי'  תרצ”ז.  פב”פ  ד”ה  עי׳   .38
  .41 בהע'  הנסמן  הנ”ל.  המשך  סוף  פר”ת.  תקעו  עטר"ת.  וארא  ויולך.  ד"ה  תרס”ו.  ר”ה  של  יו”ט  ד”ה  עי'   .39

שם. תרצ”ז   – בהפכים.  שאינו  שבהשתלשלות  היכולת  משא”כ   .40
41. עי' גם ד"ה יו”ט של ר”ה הנ"ל. ושם: שהעצמות נושא בעצמו בבחי' בלתי מציאות נמצא. ומשה ניגש תרס"ח. 
אלה הדברים תער”ג. יו”ט של ר”ה תרצ”ו. מי מדד תרס”ב. ובכ”מ. ועיג”כ ד”ה מן המיצר דלקמן הע׳ 43.



טד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

מוכח  ביניהם”,  גדול  הפרש  “ויש  וגם  מדריגות  ב׳  שיש  ההילולא  בעל  כאן  שכותב  וכיון   –
שלא מדובר בבחי׳ היכולת, כי אם למטה ממנה42, בהאור כפי שבא בבחי׳ המשכה מן המאור. 

ביאור.  צריך  ועדיין   –

קיצור: אין להסביר בהמאמר שהב' מדריגות באוא"ס קאי על האור הכלול, בחי' היכולת, כי 

לא שייך לומר מדריגות בבחי' היכולת )עצמות נושא הכל(, ומכ"ש לומר שיש "הפרש 
)הא'( במקומה עומדת.  והקושיא  וע"כ מדובר בהתפשטות האור.  ביניהם".  גדול 

ד
למעלה למטה באור

באור ומטה  מעלה  שייך  איך   – הב׳  לקושיא  )עכ"פ(  יישוב  הרווחנו  לעיל  מהמבואר   אמנם 
שהוא )עצמו( אין-סוף מעין המאור. והוא, לפי שאינו דומה ענין הא”ס שבאור לענין  	
הכל  נושא  שהעצמות  מה  הוא  שבו  הא”ס  ענין  העצמות  דביכולת  העצמות.  שביכולת  הא”ס 
זה  אבל   – כנ”ל.  מדריגות,  ענין  שולל  וזה  הא”ס43,  ענין  גם  בעצמו  נושא  הוא  וממילא  כנ”ל, 
שהעצמות  מזה  מסובב  שבאור  הא”ס  ענין   – )אדרבה  דנושא  באופן  אינו  הא”ס,  הוא  שהאור 

מדריגות.  ממנו  נשללו  לא  ולכן  מזה,  למטה  הוא  אלא  א”ס44(,  נושא 

בדיוק  הוא  אור  א”ס45 שהלשון  אור  ענין  להבין  בד”ה  הזקן  ע”פ מ”ש אדמו”ר  יובן  והענין 
והיינו שענינו של אור כשמו כן הוא – אור והארה בלבד,  ולא שפע,  ולא מאור, אור  – אור 

מן העצם46.   בו  אין  והארה הרי 

וביאור הענין, דהנה ידוע47 הטעם שמשתמשים בל׳ אור ולא שפע, לפי ששפע הו”ע המשכת 
המהות והעצמיות, שלכן ההשפעה פועלת שינוי והתפעלות )התעסקות וטרדא( במשפיע. משא”כ 
אור הוא הארה בלבד, שאינה פועלת שום שינוי בהמשפיע אלא נמשך בדרך ממילא. וכמשל 
אור השמש, שאין בהשמש שום שינוי והתפעלות בהמשכת האור ממנו. וכן עד”מ אור הנפש 

בדרך ממילא.  חי ממנה  נעשה  הגוף  בהגוף, הרי  הגוף, דלאחרי שמתלבשת48  להחיות 

כי  כו'(,  )אוא"ס למעלה  כן גם מהמארז"ל עצמו  )דש”פ בשלח( שיש להוכיח  ויולך  42. ראה גם ההמשך בד”ה 
הלשון הוא: א. אור; ב. אין-סוף. – והרי: א. יכולת אינו אור אלא היכולת לאור; ב. יכולת אין לו תחילה.

תרס"ו. ויולך  ד"ה  ועי'  תרצ”ז.  המיצר  מן  ד”ה   .43
ועוד(. שם.  חוקת  זאת  ויולך,  )ד”ה  במאור  דביקותו  מצד  רק  הוא  א”ס  הוא  עצמו  שהאור  דזה   .44

45. והוא תוס׳ הגהות וכו׳ לד”ה לה"ע מהות אוא”ס במאמרי אדה”ז תקס”ג ח”א ע׳ שלג ואילך. וראה ד”ה לה"ע 
וכו׳  הגהות  תוס׳  והוא  תנו((.  ע׳   – חדשה  )הוצאה  תכד  ע׳  תרכ”ז  )סה"מ  כו׳  למעלה  הוא  ב”ה  שאוא”ס 
תנב(. ע׳   – הנ”ל  )הוצאה  תכא  ע׳  תרכ”ז  ואילך(,  ע׳ שע  ח”ב  אדה”ז תקס”ב  במאמרי  אוא”ס  לה"ע  לד”ה 

ועוד. תש”ג.  קרח  ויקח  שם.  חוקת  זאת  ד”ה   .46
ובכ”מ. וש”נ(.  ואילך.  רצא  ע׳  ח”ב  מלוקט  )סה”מ  תשי”ד  ונחה  ד”ה  שם.  ויולך  שם.  ראה   .47

זהו  ולכן  ממילא,  בדרך  היא  ממנה  החיות  ההתלבשות,  אחרי  אבל  בנשמה,  צמצום  היא  ההתלבשות  עצם   .48



מאמר ערוך י

האור,  ע"י  הוא  העולמות  את  ומחי׳  מהווה  ית׳  שהוא  דזה  למעלה,  יובן  כזאת  ובדוגמא 
הארה בלבד. – והגם שהאור הוא עצמו אין-סוף עד שיכול להאציל ולברוא ספירות ועולמות 
עד אין סוף, מ”מ מכיון שזהו אור ולא מאור49, אור ולא שפע, בחי׳ הארה בלבד50, הרי אין בו 
מן העצם, היינו שאינו בבחי' נושא א”ס51, ולכן לא נשלל ממנו ענין המדריגות, כולל מדריגות 

גדול.       יותר – הפרש  ועוד  ביניהם הפרש,  מחולקות שיש 

דא"ס,  מן העצמיות  בו  אין  והא”ס שבו  בלבד,  הוא הארה  מ”מ  א”ס,  הוא  הגם שהאור  קיצור: 

ביניהם. גדול  ועד שיש הפרש  בו מדריגות,  וכבר שייך  נושא,  בחי' 

ה
סתימין

הוא קץ,  אין  עד  מעלה  למעלה  שאוא”ס  “דמה  ההילולא:  בעל  דברי  המשך  יובן   ועפ”ז 
גילוי  בגדר  יבוא  לא  ולעולם  והמשכה,  גילוי  בגדר  שאינו  והסתום  הנעלם  אור  	
סתום  שהוא  סתימין,  כל  על  סתימא  עילאין  כל  על  עילאה  הוא  אנת  וכמאמר52  לעולמות, 
לזה. הוצרך  מדוע  וצ"ל  מקודם,  נזכר  שלא  זהר  מתיקוני  נוסף  לשון  מעתיק  הרי   – בעצם”. 

בב׳  חיים  בתורת  האמצעי  אדמו”ר  כ”ק  כותב  זה  מאמר  בפירוש  דהנה  הוא,  הענין  אך   
לפנ”ז אנת הוא חד  נאמר  כו׳ קאי על אותה הדרגא שעלי׳  אופנים. הא׳53, שאנת הוא עילאה 
ולא בחושבן. – וא”כ הפירוש אנת הוא סתימא על כל סתימין הוא בוודאי סתום בעצם, שהרי 
קאי על עצמותו ית'. והיינו שיש כמה מדריגות שהסתימות שלהם היא רק בערך להמדריגות 
בעצם54.  אלו – סתום  כל סתימין  על  גם מהם – סתימא  הוא סתום  אנת  שלמטה מהם, אבל 

והב׳55, שלשונות אלו הם בחילוקי דרגות: אנת הוא חד ולא בחושבן קאי על עצמות המאור, 

ועוד(. שם.  חוקת  זאת  ד”ה  )עי׳  והארה  לאור  משל  ג”כ 
אבל  הצמצום.  ללאחרי  ביחס  זהו  עדיין,  בעצמותו  הכלול  אור  נקרא  הצמצום  שלפני  האור  שכללות  והגם   .49

ס”ה(. תשל”ג  אורי  קומי  תרס”ו;  עמך  כי  ד”ה  )עי׳  אור  מציאות  ה”ה  גופא,  הצמצום  בלפני 
מן  חלוק  הארה  אבל  וחיצוניות,  פנימיות  בו  שייך  ואינו  מתחלק  בלתי  עצם  “דכל  תש”ט:  מרגלא  ובד”ה   .50

אעת"ר. לך  גו'  ויאמר  סוד"ה  קסד.  ע׳  תרס”ח  סה”מ  גם  וראה  וחיצוניות”.  פנימיות  בו  דשייך  העצם 
ויולך שם(. 'מנושא׳ מא”ס )עי׳ גם ד”ה  51. מעין )המאור(, בלבד. וכנ”ל, שאור אינו נושא ענין א”ס אלא הוא 

א(. )יז,  בהקדמה  תקו”ז   .52
א. סו,  נח   .53

ולא בחשבון שום  חד  נאמר  כולם  ועל  אותה המדריגה,  על  כאן מדברים  כל הלשונות  )הא׳(  זה  פי׳  דלפי    .54
אנת  ידיעא,  בחכמה  ולא  חכים  הוא  אנת  בזהר:  אח”כ  )דמ”ש  הגנוזות  ספירות  עשר  חשבון  כולל  ענין, 
ולא  עשר  דוקא,  עשר  של  בחשבון  שהם  הגנוזות,  ספירות  עשר  על  קאי  ידיעא,  בבינה  ולא  מבין  הוא 

מ”ד((. פ”א  יצירה  )ספר  עשר  אחד  ולא  עשר  תשע 
ג. סט,  נח   .55



יאד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

למטה  כמו בפי' הא'. ומ"ש אח"כ, אנת הוא עילאה על כל עילאין סתימא על כל סתימין הוא 
מזה. ומ"מ גם לפירוש זה, סתימא על כל סתימין הוא ג"כ בחי' סתום בעצם, שהרי כל סתימין 
שאפי׳  כלל,  בך  תפיסא  מחשבה  לית  אח”כ:  ממ”ש  כמובן  הגנוזות56,  ספירות  עשר  גם  כולל 
המקבלים  לגבי  סתימין  היינו שהן  לפנ"ז,  הנאמר  בכל  תפיסא  אינו  דא”ק57,  הקדומה  מחשבה 
סתום  אלא(  המקבלים,  לגבי  סתום  רק  )לא  הוא  סתימין  כל  על  סתימא  הוא  אנת  א"כ  )א"ק(. 

ל' התקו"ז(.   בעל ההילולא עצמו אחר העתקת  לשון  )וכסיום  בעצם 

)בזהר גופא(  זהו היסוד  כי  זה של התקו"ז הוא,  וי”ל שהטעם שמוסיף בעל ההילולא מאמר 
ב׳  הם  תכלית  אין  עד  מטה  ולמטה  קץ  אין  עד  מעלה  ש”למעלה  זה  דפרק  החדש  לביאור 
מדריגות באוא”ס ב”ה” )תי׳ לקושיא הא׳(. דבפרקים הקודמים נת׳ שאוא”ס למטה קאי על הגילוי 
את  אף  להחיות  גופא,  )ובזה  הימנו  למטה  שאין  התחתון  לעולם  עד  בעולמות  וההתפשטות 

וכו'.  אין קץ קאי על האור שלפני הצמצום  עד  ואוא”ס למעלה  כו׳(,  הרשעים 

הנ”ל  הב׳  פירוש  לפי  אפילו   – כו׳(  עילאה  הוא  )אנת  כאן  המובא  הזהר  מאמר  יסוד  ע”פ  אבל 
בעצם.  וסתום  המקבלים,  לגבי  סתימין  בסתימות,  מדריגות  ב'  שיש  מתבאר   – חיים  בתורת 
הענין  הוא  'עילאה'  שהרי  כו',  למעלה  אוא”ס  המארז”ל  פירוש  בנוגע  גם  הוכחה  מכאן  ולכן 
ב'   – סתימין  כל  על  סתימא  ג"כ  הוא  עילאין  כל  על  עילאה  שבחי'  אומר  וע"ז  ד'למעלה'. 
שיש  זאת,  עוד  שבאור(,  התנועות  )ב׳  הפשוט  פירוש  שמלבד  מוכח  הרי  סתימות,  של  הסוגים 
 – מדריגות  ב׳  גופא  שלפנה”צ  שבאוא”ס  ונמצא  הסתימות.  עניני  ב'  גופא  )עילאה(  ב'למעלה' 
כללות האוא”ס שלפני הצמצום  נק' למעלה, והוא בבחי' סתום )רק( לגבי המקבלים. ועוד זאת 
סתימין,  על כל  “למעלה מעלה”, שהוא סתימא  על כל עילאין',  'עילאה  יש הבחי׳ שבו שהוא 

ביאור החדש58.  יסוד  בעצם –  סתום 

בחי' דסתימות. ב'  יש  היסוד שב'למעלה'  הוא  וכו'  עילאה  הוא  אנת  הזהר  קיצור: מאמר 

ו
ב׳ מקיפים

ענינים וסתימות, ממשיך בהמאמר שב׳  ב׳ הסוגים דהעלם  בין  יותר ההפרש   ובכדי לבאר 
אלו )מה שאוא”ס למעלה כו׳ ולמטה כו׳(, הם ב׳ בחי׳ מקיף, מקיף דאור ישר ומקיף דאור  	
הוא  חוזר  דאור  ומקיף  עכ”פ,  גילוי  בגדר  והוא  הקרוב,  מקיף  הוא  ישר  דאור  דמקיף  חוזר, 

תרומה[. פר'  ריש  יצחק  לוי  מלקוטי  להעיר  ]ויש   .54 הע׳  לעיל  56.ראה 
ובכ”מ.  .109 ע׳  שם  ואילך.   82 ס”ע  תש”ט  סה”מ  ב.  קמב,  תולדות  תו”ח  ראה   .57

58. הגם שהובא בדא”ח בכ”מ שיש מדריגות באוא”ס שלפנה”צ, מ”מ כדי לפרש מא׳ התקו”ז, ניחא יותר למצוא 
בע”ח,  ולא  וכיו"ב(  עמה”מ  )וספר  מהרי”ס  בקבלת  רק  הוא  בדא"ח  שהיסוד  ]ובפרט  גופא.  בזהר  מקורו 

תשפ”ה([. סיון  הראשון׳.  צמצום  שלפני  הצמצומים  'קונ'  )ועיג”כ  תשמ”ה  ההילולא  בהמשך  כמבואר 



מאמר ערוך בי

כלל.  גילוי  בגדר  ואינו  הרחוק,  מקיף 

הרב  ששכל  לתלמידו,  שכל  המשפיע  מרב  אלוקה59(  אחזה  )מבשרי  משל  ע”פ  זה  ענין  ומבאר 
הוא שלא בערך לשכל התלמיד, ולכן מצמצם הרב את שכלו באופן שהתלמיד יוכל לקבל. אך 
שמתיישב  החלק  חלקים:  ב׳  זו  בהשפעה  יש  לכן  התלמיד,  מערך  למעלה  הוא  שהרב  להיות 
היטיב בכלי המקבל, שהתלמיד תופסו ומשיגו עד שנעשה יחוד בין המשיג והמושג, כמבואר 

עליו.  בבחינת מקיף  ונשאר  נקלט בשכל התלמיד  הב' שלא  וחלק  ה׳;  בתניא פרק  בפרטיות 

ואעפ”כ, חלק הב׳ נק׳ מקיף הקרוב, היינו ששייך אליו ובקירוב אליו. וכדמוכח ממארז”ל60 
זה  ענין  שלומד  אינו  שנין,  ארבעין  דאחרי  דרבי׳.  אדעתי׳  איניש  קאים  לא  שנין  ארבעין  עד 
מהרב עוד הפעם, כי אם שמהלימוד של לפני ארבעין שנין, מבין עתה את עומק הענין שעד 
דמקיף  באופן  שהי׳  אלא  בערכו,  הדבר  הי׳  בתחילה  שגם  מוכח,  ומזה  עליו.  קאים  לא  עתה 

– מקיף הקרוב. 

אמנם, מכיון שהרב הוא שלא בערך התלמיד, ישנם גם ענינים כאלו שגם לאחרי ארבעין 
וזהו”ע מקיף הרחוק.  יהי׳ קאים עליהם,  לא  שנין 

ארבעין  אחרי  גם  להתלמיד,  כלל  מושגים  אינם  אלו  שענינים  דמאחר  להבין,  צריך  אך 
זהו”ע  אלא  כלל  עליו  מקיף  אינו  והלא  הרחוק,  מקיף  אפילו  מקיף,  לזה  קוראים  איך  שנין, 
איזה שייכות להתלמיד,  יש להם  ענינים אלו  לומר, שגם  וע”כ צריך  השייך להרב בעצמו. – 

ריחוק. באופן של  אלא שהם 

קיצור: מבאר במשל הרב ותלמיד איך הם הב׳ בחי׳ סתימות. וצ”ל מדוע הבחי׳ דסתימות נק׳ 

אינו שייך כלל להתלמיד. והלא  מקיף, 

ז
ענינו של מקיף

 וי”ל הביאור בזה בהקדים מ”ש כ"ק אדמו"ר הצמח צדק בספר המצוות61 ובהגהותיו בלקו”ת62,
)מבשרי אחזה, כנ”ל( מכח הרצון שהוא כח מקיף  שענין מקיף הוא ע”ד משל באדם למטה  	

הכחות63.  משאר  ומחולק 

דהנה, ישנו כחות וחיות של האברים שהוא חיות פנימי שמתלבש בכל אבר ואבר לפי ענינו, 

כו. יט,  איוב   .59
ד. כח,  אחרי  לקו”ת  וראה  ב.  ה,  ע”ז   .60

ב. פה,  מצותיך  דרך   .61

ואילך. א  צט,  ברכה   .62
ב. פרק  תער”ב  המשך  גם  ראה   .63



יגד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

המתלבש  לחיות  במוח  המתלבש  החיות  דומה  ואינו  ברגל,  ההילוך  וכח  בעין  הראי׳  כח  כמו 
הרצון להשכיל או לראות או לילך, הגם שבא לידי פועל בענין  בלב, ביד או ברגל כו׳. אמנם 
ההשכלה, הראי׳ או ההליכה, אין זה הרצון מתלבש )בהתיישבות( בכלי, כי אם כן הי׳ צריך להיות 
ענין של התחלקות בהרצון. ואינו כן, שהרי ענין הרצון הוא נטיית הנפש )נפש אחת(, ובזה אין 
ומ”מ,   – דזהו”ע מקיף.  הענינים,  בכל  בשוה  הוא  וא”כ מהות הרצון  הנטיי׳,  הוא  במה  חילוק 

וכו׳(.  )בהמוח להשכיל, בהיד לכתוב, בהרגל ללכת  בכל האברים  הוא הפועל  הרצון 

פנימיים  הכחות  ע"י  אלא  עצמם,  הגוף  באברי  לא  היא,  בהאברים  הרצון  שפעולת  והגם 
המלובשים בתוך האברים, מ”מ הא גופא שהכח הפנימי תפעול באברי הגוף, הרי זה מהרצון 
– כח הרצון64 פועל על הכחות פנימיים, והם פועלים באברי הגוף )ע”י התלבשותם(, ונמצא הרצון 

)ע”י הכחות פנימיים(. בדרך מקיף  הגוף  איברי  בכל  פועל 

פעולה על המוקף65, אלא  זה הוא לבאר שענין המקיף הוא –  וי”ל שעיקר המכוון במשל 
שהוא באופן מקיף. ולפ”ז שבמקיף גופא ישנם ב׳ דרגות, מקיף הקרוב ומקיף הרחוק, י”ל שגם 
מקיף הרחוק, עיקר ענינו הוא לפעול, אלא שהוא באופן דמקיף וריחוק עוד יותר מאשר הרצון. 

לו מקיף מורה שפועל על המוקף.   קיצור: עצם הדבר שקוראים 

ח
ב׳ אופני פעולה

משל בלקו”ת66  בהגהתו  הצ”צ  מ”ש  ע”פ  המקיפים,  דב׳  הפעולה  בין  ההפרש   ויובן 
מקיפים,  בשם  נקראים  ששניהם  שאף  ובית,  לבוש  שבין  מהחילוק   – יותר  גשמי  	

הרחוק.  מקיף  בחי׳  הוא  והבית  הקרוב,  מקיף  בחי׳  הוא  שהלבוש  חילוק,  יש  מ”מ, 

גדול  בקירוב  הוא  שהלבוש  רבים67,  מים  בהמשך  מהר”ש  אדמו”ר  מבאר  יותר,  ובפרטיות 
אל המתלבש בו, ומיוחד לפי מדתו דוקא. וכמבואר במק”א68 שאם הלבוש אינו עשוי לפי מדת 
גוף האדם ואיבריו, לא זו בלבד שאינו מביא תועלת ותיקון, אלא אדרבה, הוא מקלקל כו׳. – 
משא”כ הבית הוא בריחוק הרבה ממנו, ואינו מיוחד לפי מדת הדר בו, עד שיכול להיות בית 
 – הקצה.  אל  הקצה  מן  מזה  זה  שחלוקים  דצ”ח[  ]וגם  אדם  בני  כו”כ  על  בשוה  שמקיף  אחד 

ג. פרק  הנ”ל  המשך  זה  מעין  עיג”כ   .64
ד"ה  גם  וראה  בהמקיף.  תועלת  מה  א”כ  או”פ,  ע”י  הוא  הגילוי  שעיקר  מאחר  א(:  )פה,  בתחילה  שם  ראה   .65

לקמן(. )נדפס  תשמ"ו  דשנת  זה 
שם.  .66

ר. פרק   – תרל”ו   .67
גם  נד'  עדר.  ע'  ח"א  מלוקט  )סה"מ  תשל"ח  רבים  מים  ד"ה  ב.  קז,  להצ”צ  סהמ”צ  ריע”ג.  לז,  תצא  לקו”ת   .68

.)277 ע'  ח"כ  בלקו"ש 



מאמר ערוך יד

וי”ל שעד”ז גם בענין הרצון כפי שהוא בעבודת האדם, שיש בו דוגמת ב׳ הבחי׳ דמקיף הנ”ל. 

מים  המשך  בסוף  מהר”ש70  אדמו”ר  כ”ק  ועד”ז  בלקו”ת69,  מבאר  הצ”צ  דהנה  הוא  והענין 
רצונו  שמשנה  ענינו  דנשמע  הוא,  נשמע  על  בנעשה  שהיתרון  ונשמע71,  נעשה  בענין  רבים, 
שיהי׳ כדבעי, אבל נעשה הוא שמבטל רצונו לגמרי עד שלא נשאר לו רצון משלו, כי אם רק 
וכמ”ש שם שזה  )למעלה מהרצון שלו(,  וי”ל שזהו עבודה שבבחי׳ מקיף הרחוק   – )נעשה(.  העשי׳ 

בחי׳ מקיף הרחוק.  )בחי׳ עתיק(,  רעוין  דכל  ממשיך מבחי׳ רעוא 

ומוסיף שם )בלקו”ת(72 שגם בעבודת האדם בקיום המצוות שייך ב׳ המדריגות דמקיף הנ”ל. 
לבושים,  נקראים בשם  ענין המצוות  כללות  דהנה  אופנים.  ב׳  יש  עצמן  לפי שבמצוות  והיינו 
וכידוע73 בפירוש ואברהם זקן בא בימים74, דקאי על לבושי המצוות, שלא הי׳ חסר לבוש ח”ו. 
ולכן  העליון,  רצון  מבחי׳  ששרשם  לעשותם,  אדם  של  ברצונו  שהם  המצוות  בכל  זהו  אמנם 
קדשנו  וזהו אשר  העליון,  רצון  מבחי׳  ובעשותם ממשיך  האדם,  ברצון  הם  תלויים  למטה  גם 
ברצונו,  שלא  דוקא   – ואדרבה  כלל,  ברצונו  תלויים  שאינם  מצוות  יש  אמנם  כו׳.  במצותיו 
הנשיאות,  ענין  ועד”ז  הרצון,  העדר  של  באופן  דוקא  היא  מציאותה  שכל  שכחה,  מצות  כמו 
ממנו75,  בורח  הכבוד  הכבוד  אחר  הרודף  כל  שהרי  הכבוד,  מן  שבורח  באופן  להיות  שצריך 
מהרצון,  שלמעלה  מבחי׳  שרשם  אלו  ומצוות  הנשיאות,  ענין  אצלו  להיות  יכול  לא  ובמילא 

דבית.   בחי׳ מקיף  שנקרא מקיף הרחוק – 

נק׳  מצוות  הנה  לזה,  זה  שבערך  לתורה.  )בד”כ(  מצוות  שבין  החילוק  ג”כ  זהו  ובכללות 
מזרם  הקור,  מן  ומצילו  האדם  את  שומר  שהבית  שכמו  בית.  בשם  נקראת  ותורה  לבושים 
בית77  בחי׳  שהיא  תורה  בנוגע  גם  הוא  כן  דוקא,  בבית  היא  שמירתם  לבושים  וגם  וממטר76, 

שם. ברכה  בלקו”ת  בהגהתו   .69
רא. פרק   .70

א. פח,  שבת  ז.  כד,  משפטים   .71
ואילך. ב  צט,  ברכה   .72

מלוקט  )סה”מ  תשל”ח  זקן  ואברהם  ד”ה  ג.  עו,  משפטים  א.  טז,  שרה  חיי  תו”א  א.  רכד,  ח”א  זהר  ראה   .73
ואילך(.   315 ע'  שם  לקו"ש  רפט.  ע׳  הנ"ל 

א. כד,  שרה  חיי   .74
ב. ח,  יומא  יעקב  לעין  הבונה  פי׳  א.  שנז,  של”ה  ג.  ויקרא  תנחומא  ב.  יג,  עירובין  ראה   .75

ו.  ד,  ישעי׳  ראה   .76
מבחי׳  הוא  המצות  שע”י  “...ההמשכה  שם(:  רבים  מים  המשך  על  )מיוסד  תרנ”ט  מצוה  נר  כי  ד”ה  ראה   .77
שבונים  בנאים  נק׳  שת”ח  מה  שזהו  בית.  נק׳  תושבע”פ  אבל  כו׳.  לבושים  נק׳  ולכן  לבד,  הקרוב  מקיף 
בנין התורה, כמו בנין הבית כו׳. וכמ”ש בזהר )ח”ב ר, א( אורייתא היכלא עילאה דקוב”ה כו׳, וכמארז”ל 
)ברכות ח, א( משחרב בית המקדש אין להקב”ה בעולמו אלא ד' אמות של הלכה. הרי ד”א של הלכה הוא 
וגם  מזון  נק׳  התורה  ובית,  לבוש  דמזון  מדריגות  דבג׳  וכידוע   – כו׳.  בית  בחי׳  שהוא  בהמק”ד  במקום 
)פסחים  שארז”ל  וזהו  תשמ”ו:  זה  ובד”ה   – ע”ש.  הרחוק”,  מקיף  מבחי'  ההמשכה  שהוא  והיינו  כו׳,  בית 



טוד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

שמגינה ושומרת78 על האדם הלומד )וכמבואר בארוכה בהמשך מים רבים79(, מקיף הרחוק. – ומכל זה 
מובן בענין מקיף הרחוק, שעם היותו רחוק ממנו, הרי הוא פועל עליו, אלא שאינו באופן גלוי.

כו׳. בנעלם  פועל  איך שגם מקיף הרחוק  דוגמאות  קיצור: כמה 

ט
ברב ותלמיד

 ועד”ז יש לבאר ענין מקיף הרחוק כפי שהוא בענין השכל, שאע”פ שהוא בבחי׳ ריחוק, ה”ה
אדעתי׳  אינש  שקאים  בהענינים  כמו  הוא  הקרוב  דמקיף  הבית(.  פעולת  )ע”ד  פועל  	
ואילו  אליו.  הגיע  לא  שעדיין  הימנו  שלמעלה  ענין  איזה  שנשאר  מרגיש  לפנ”ז  שגם  דרבי׳, 
השיגו.   שלא  ענין  איזה  שנשאר  מרגיש  אינו  ואפילו  רואה  שאינו  באופן  הוא  הרחוק  מקיף 

שונה. באופן  שהוא  אלא  לתלמידו,  זה  גם  משפיע  הרב  ואעפ"כ   –

של  אותיות  ע"י  הוא  המקבל  אל  השייך  שכל  באור  ההשפעה  אופן  דהנה  הענין,  וביאור 
תוספת  ע"י  לו  להשפיע  ניתן  והשגה,  בהבנה  ממנו  קטן  הוא  הזולת  וכאשר  והסברה,  ביאור 
עניני  שכל  הגמרא,  ולשון  המשנה  לשון  שבין  החילוק  וע”ד  הסברה.  אותיות  ובריבוי  ביאור 
רחבה,  דעתם  שהיתה  כיון  קצרה81,  בלשון  נאמרו  שבמשנה  אלא  במשנה80,  מרומזים  הגמרא 
ולאח”ז בזמן הגמרא הי׳ צורך באריכות הדברים )ביאור ענין זה גופא ביתר הרחבה ובדרגא תחתונה יותר 
כו׳(. הרי שע”י ריבוי ביאור והסבר, מתצמצם השכל עד שגם תלמיד הקטן ביותר יכול להשיגו. 

אבל שכל נעלם שבבחי׳ מקיף הרחוק, אין ריבוי האותיות והסברים מועילים כלל, שהרי 
 – הפוך  באופן  הוא  שההשפעה  אם  כי  עצמו.  מצד  סתום   – סתימין  דכל  סתימא  בבחי׳  הוא 
נראה  אינו  שבהם  וחידות82,  משלים  היינו  ההשכלה,  על  המסתירים  בדברים  התלבשות  ע”י 

ושכל. וניכר חכמה 

בסיפורי  וכן  והחכמה,  האור שכל  נראה  אינו  הרי  עצמם  וכמו משלי שלמה, שבהמשלים 
מעשיות שבתורה, הגם שיש בהם סודות ורזין עילאין הרבה יותר מכמו בדיני התורה, מ”מ אינו 
ניכר כלל. והוא לפי שעצם האור הוא סוד סתום ואור נבדל, ולזאת גם ההתגלות שלו הוא בבחינת 
הבדלה והתעלמות בעצם, אַַ פאַַרמאַַכטער ענין. ועוד זאת, כאשר תגדל מעלת השכל, אזי לא 

דוקא. תושבע”פ  על  קאי  שזה  ב(  סג,  )יבמות  מהגמרא  ומוכח  תורה,  זו  חומה  א(  פז, 
א. כא,  סוטה  ראה   .78

רא. פרק   .79
ובברייתא. במשנה  רמיזא  דלא  מידי  דליכא   .80

להסתפק(.  ראה  כן  אחרי  )ד”ה  להרמב”ם  לפיה”מ  הקדמה  ראה   .81
בשלח  דש”פ  במאמר  נת׳  וחידות  משלים  בין  החילוק   – כו׳.  דומה  הדבר  למה  משל  לגמרי,  חיצוני  ענין   .82

שלאחר”ז. ויולך(  )ד”ה 



מאמר ערוך זט

מספיק משל אחד, ב׳ וג׳ משלים, אלא יש צורך בריבוי משלים. וזהו משבחו של שלמה המלך 
שנאמר בו83 וידבר שלשת אלפים משל, והיינו שמצד עומק שכלו הוצרך לשלשת אלפים משל, 
על ידם דוקא, יוכל הזולת לקבל את הענין84. וכדאיתא בגמרא85 שלש מאות משלות שועלים היו 
לו לרבי מאיר, ואנו אין לנו אלא שלש. וזהו גם ענין סיפורי מעשיות שבתורה, שבחיצוניותם הם 
סיפורים, וגם כללות התורה נקראת בשם משל86. והיינו לפי שבשכל גופא הוא בבחי' שכל נעלה 
יותא שבבחי' סתימות, עד שאינו מספיק משל אחד או שני משלים או אפילו שלש אלא צריכים 
 שלשת אלפים. – אלא שצריך ביאור בזה, דמאחר שירד האור בלבוש המסתיר עד שאינו ניכר

בזה. השכל שבו, מהי התועלת 

ואילו שכל  והסבר.  ביאור  אותיות  ע”י  להשפיע  שייך  והמשכה,  קירוב  קיצור: בשכל שבבחי׳ 

הסוד  משפיע  הרב   – כו׳  משלים  ע”י  כ”א  באותיות,  להביאו  שייך  אינו  בעצם  סתום 
בלבוש.  עטוף 

יו"ד
תורת הבעש”ט והמגיד

ניכר שאינו  עד  זר  בלבוש  מתלבש  שה"ה  סתום  בהאור  לכאורה,  ירידה  שזוהי  דהגם   וי"ל 
יותר מאשר בבחי' ההשפעה גלוי' ע"י אותיות ביאור  השכל שבו, עכ"ז יש בזה עילוי  	
)הובא בכתר שם טוב(87 בנוגע לסיפורים שבתורה: משל למלך  ויובן ע”פ מאמר הבעש”ט  והסבר. 
ששלח בנו יחידו למרחקים כדי שיהי׳ לו אח”כ יותר תענוג, וברבות הימים נשכח מבן המלך 
וכל מה ששלח המלך שרים חשובים  לאביו,  לחזור  ולא רצה  ושלח אחריו  כל תענוגי המלך, 
אחריו לא הועילו כלום, עד שהי׳ שם שר אחד חכם, שכסות ולשון שינה כדמות הבן ההוא, 

שבתורה.   גשמיים  הספורים  ענין  וזהו  אביו.  אל  והשיבו  במדריגתו  אליו  ונתקרב 

וגודל  מעלת  מובן  תענוג”,  “יותר  למלך  שיהי׳  כדי  הוא  בנו  ששלח  שהטעם  ממ”ש  והנה 
יותר  שרצה  אלא  אצלו,  בהיותו  מבנו  תענוג  למלך  הי׳  לפנ”ז  גם  שהרי  כו׳.  הסיפורים  כח 
א”כ  חוזר,  שהי׳  ברור  לא  כי  לכתחילה,  לשלחו  מקום  הי׳  לא  הסיפורים,  כח  ולולא  תענוג. 
סיבת המשכת ה"יותר תענוג" היא הסיפורים. ועוד דבר, שמדובר כאן על תענוג שאין למעלה 
ובכללות  הימנה,  “יותר”  שאין  תענוג  שהוא  וע”כ  ויותר,  יותר  יש  תמיד  הרי  דאל”כ,  ממנו, 

)כפי שיתבאר לקמן(.  ועצמי  הו”ע תענוג פשוט 

יב. ה,  מלכים-א   .83
ובכ”מ. ג.  צא,  אסתר  מגילת  תו”א  ראה   .84

סע”ב. לח,  סנהדרין   .85
והאלקים. ד”ה   – ב  י,  מכות  יג;  כא,  משפטים  רש”י:  שם.  וברש”י  יג  כד,  שמואל-א   .86

קמד. סימן   .87



יזד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

במדבר,  נלך  ימים  שלשת  דרך  הפסוק89  על  המגיד88  הרב  בתורת  הביאור  גם  שזהו  וי"ל 
שהתכלית בזה הי׳ ענין מתן תורה. דהנה, מתן תורה הי׳ בדיבור, ומוכרח להיות מחשבה קודם 
בכל  הם  ומצותי׳  שהתורה  ומבאר  בידינו.  הוא  המעשה  אבל  ממחשבה(,  נמשך  דיבור  )שהרי  לזה 
שבעולם  עד  יותר,  מצומצמת  התורה  שם  מהשרש,  יותר  שמתרחקים  וככל  ענינו,  לפי  עולם 
הזה הכל בצמצום גמור, וכמעט שאין לך מצוה שאין בה מדות ושיעורין. ועד”ז בנוגע תענוג, 
ואינו  רחב  יותר  הוא  עליון,  יותר  שהוא  מה  שכל  לפי  תענוג,  יותר  יש  עליונים  שבעולמות 
בצמצום כמו כאן. וזהו מ”ש רז”ל90 בא יחזקאל ולא פירשה, דכתיב91 ויפרוש אותה לפני והיא 
צמצום  בלי  הגדול  התענוג  שם  עליונים,  בעולמות  אותה  שראה  היינו  ואחור,  פנים  כתובה 
שהוא  כפי  שזהו  גו׳,  ורחבה  גו׳  ארכה  עפה  מגילה  דכתיב92  ופירשה,  זכרי׳  בא  ואח”כ  כו׳, 
בעולם הדיבור. ומה שנפעל ע”י דרך שלשת ימים נלך הוא שנמשך בעשי׳, שאז חיברו עשי׳ 
דברים,  ב׳  המחבר  הוא  התענוג  כי  עשייתה,  בעת  התענוג  הוא  והעיקר  ומחשבה.  דיבור  עם 

המגיד(.   הרב  תורת  תוכן  )ע”כ  ואפילו אם הם הפכיים.  זל”ז,  אין להם שייכות  גם אם לכאורה 

תענוג,  יותר  ישנו  הדיבור  בענין  הלא  העשי׳,  בענין  הצורך  מהו  מובן,  אינו  ולכאורה 
ובמחשבה )כפי שהתורה היתה קודם מ”ת( ישנו עוד יותר תענוג, שהרי מבואר בתורת הרב המגיד 
שבכל ירידה נעשה ענין של צמצום, ובמילא גם התענוג הוא בצמצום, וא”כ, למה צריך להיות 

נלך במדבר, עד שיהי׳ הענין דתורה דעשי׳.  ימים  הענין דשלשת 

בסיפורים  התורה  התלבשות  ע”י  דוקא   – שאדרבה  מובן  הנ”ל  הבעש”ט  תורת  ע”פ  אך 
גשמיים מתגלה “יותר תענוג”, היינו תענוג שלא בערך כנ”ל. וז”ש בתורת הרב המגיד שהתענוג 
יותר.  גדול  בתענוג  צורך  יש  יותר,  הפכיים  שהם  ענינים  לחבר  וכדי  דברים,  ב׳  המחבר  הוא 
לפי ערך  ושיעור  הוא במדידה  ומחשבה(  )דיבור  כפי שהוא במדריגות העליונות  וזהו שהתענוג 
כו׳. אבל כאשר התורה  ובדיבור לפי ענינו  הענין שממשיך את התענוג, במחשבה לפי ענינה 
תענוג  המדריגות,  לכל  בערך  שאינו  תענוג”,  “יותר  זה  הרי  גשמית,  בעשי׳  מתחברים  ומצות 

כו'(.  סיפורים  ע”י  )כמו  עצמי 

קיצור: בתורת הבעש”ט מתבאר מעלת הסיפורים שבתורה שיש בהם תענוג יותר. ובזה מתבאר 

הוא בהמשכתה בעשי׳. נת' שעיקר התענוג שבתורה  תורת המגיד 

פ. עא.  סי׳  תורה  אור   .88
כג. ח,  וארא   .89

א. כא,  עירובין   .90
י. ב,  יחזקאל   .91

ב. ה,  זכרי׳   .92



מאמר ערוך יח

יא
מעלת אור חוזר

)מהורש”ב( נ”ע בארוכה בד”ה והוא כחתן93, שבמקיפים יש  וזהו גם מה שמבאר כ”ק אדמו”ר 
ב׳ מדריגות, מקיף דאור ישר ומקיף דאור חוזר. וכמשל המובא במאמר ההילולא מרב  	
המשפיע שכל לתלמידו, ויש מה שקאים אינש אדעתי׳ דרבי׳ וכו', שזהו"ע מקיף הקרוב. אבל 
שמוסתר  ביותר  העמוק  השכל  וכמו  כלל,  גילוי  לידי  בא  שאינו  הוא  חוזר  דאור  מקיף  בחי׳ 

רעיון94.   מכל  הנעלם  שכל  ונקרא  לגמרי,  ונעלם 

ומוסיף בזה בעל ההילולא, שענין זה ניכר יותר כאשר המשפיע משכיל ומתחכם בעצמו. 
של  בתנועה  שהוא  שכל  באור  זהו  אמנם,  וגילוי.  אור  תוספת  גורם  והתחכמות  השכלה  דכל 
הענינים  גם  הנה  למעלה(,  )בחי'  בעצם  סתום  שהוא  בשכל  אבל  למטה(,  )בחי'  וגילוי  המשכה 

וחידות.   ע"י משלים  ובא למטה  )א פארמאכטער ענין(,  באופן דסתימות  שניתוספים הם 

דבזה  העצמיות.  מלובש  בהמשל  שדוקא  בכ”מ(95  )ועד”ז  כחתן  והוא  בד”ה  מבאר  ואעפ"כ, 
יתרון מעלתו על שכל הגלוי שהוא הארה לבד, ועצם השכל נשאר אצל הרב. אבל ע"י המשל, 
נתפס בזה כל עצמות הענין. – ודוגמתו למעלה באוא"ס, שישנן המשכות שהן בבחינת גילוי, 
וישנן שנמשכים באופן דלמעלה מעלה עד אין קץ, סתום בעצם, סתימא דכל סתימין, וזהו"ע 

והרב המגיד. וכמו שנת"ל בתורת הבעש"ט  האוצר, 

של  באופן  הוא  בו  הוספה  כל  לעצמו,  וגם  או”ח,  בחי׳  יש  גופא  הרחוק  במקיף  קיצור: 

יותר ע”ד הנת”ל. ולמעלה זהו"ע האוצר. ובו תענוג  זה נמשך ע”י משלים,  סתימות. ומ”מ גם 

יב 
המשכת האוצר

כאשר  אבל  הנצחון.  לענין  באים  שלא  זמן  כל  הוא  בסתימתו  האוצר  שנשאר  זה  והנה    
צריכים לנצח את המלחמה, אזי פותחים ונותנים את האוצרות החתומים והכמוסים  	
ובדוגמת  שבתורה,  הסיפורים  בענין  לעיל  האמור  ע”ד  הוא  הנתינה  שאופן  אלא  דור,  מדור 
ענינו  שנעשה  ובאופן  הרב,  אצל  שהוא  כפי  העצמיות  כל  את  מקבלים  שעי”ז  המשלים,  ענין 

במלחמה. לנצח  ועי”ז  המלחמה  לצורך  בזה  להשתמש  יכולים  שלכן  המקבל,  של 

)קושיא  ב' מדריגות  ולמטה הם  זה שב' הענינים דלמעלה  י"ל שזוהי ההוספה דפרק  ועפ"ז 
זאת,  עוד  היינו האור שבבחי' סתום בעצם,  כי מלבד שזהו בכדי לבאר מדריגת האוצר,  הג'(, 

קסד(. ע׳  תרנ”ז  בסה”מ  ואח”כ   .18 ע׳   – תשי”ג  קה”ת   – בפ”ע  בקונטרס  )י”ל  פי”ב   – תרנ”ז   .93
ובכ”מ. לך.  לך  ר”פ  תו”א  ראה   .94

א.  קפט,  וישלח  ד.  פב,  לך  לך  תו”ח  )לדוגמא(  ראה   .95



יטד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשכ"ו

הוא בכדי לבאר שגם זה ניתן להשפיע, אלא שיש חילוק באופן השפעתו, ע"י סיפורים96 כו'. 
וי"ל שלכן מגדירו בשם מקיף, להורות שגם זה שייך להמקבלים, ויש בזה פעולה ונתינת כח. 

ומתחכם  מוסיף  שהרב  יש  או"ח,  בבחי'  שגם  ההילולא  בעל  מ"ש  בנוגע  עד"ז  י"ל  ועפ"ז 
בעצמו, אלא שגם זה הוא באופן דסתימות )ראה סעי' שלפנ"ז(. והרי מזה מובן ששייך הוספה גם 
בהאוצרות. וי"ל שזהו ביאור במ"ש בהמאמר97 במשל האוצרות שהן “הון יקר הנאסף והנקבץ 

דור".  "דור אחר  מובן שניתוסיף בהאוצרות  דגם מזה  דור”,  במשך כמה שנים מדור אחר 

וי"ל הענין בזה ע"פ מ"ש כ"ק אדמו"ר הצמח צדק – שהשנה98 היא שנת המאה להסתלקות-
הילולא שלו – באוה”ת99 על הפסוק100 והי׳ עקב תשמעון, דקאי על ענין השכר, שבעקב )בסוף 
עכשיו  ראוי  שהי׳  השכר  רק  הקב”ה  ישלם  לבוא  שלעתיד  זה  שאין  לכם101,  נותן  אני  הימים( 

יאיר שהפקידו אנשים  בן  בר׳ פנחס  המצוה(, אלא ע”ד המסופר במדרש102 מעשה  עשיית  )בשעת 

ועושה  שנה  בכל  אותם  זורע  יאיר  בן  פנחס  ר׳  והי׳  להן,  והלכו  אותן  ושכחו  שעורים  אצלו 
אותן גורן וכונסן, אחר שבע שנים הלכו אותן החברים לשם לתבוע אותן ליתן להן, מיד הכיר 

אוצרותיכם. וטלו  בואו  יאיר, אמר להם  בן  פנחס  ר׳  אותן 

 ועד”ז בנמשל, שעי”ז שמתעכב עד עתה, וממתינים ומחכים, כמ”ש103 יעשה למחכה לו – 
וגם עכשיו,  לע"ל.  ויתגלה  גידולין,  גידולי  באופן של  וגדל  הולך  אזי השכר  דור –  דור אחר 
נצחון  את  שיפעלו  כדי  החיל  לאנשי  שיגיע  היא  והכוונה  החיל104,  לפקידי  זה  אוצר  נמשך 
ועד  המלחמה,  את  שינצחו  עולם,  של  מלכו  המלך,  רצון  מתמלא  ידם  על  ודוקא  המלחמה, 

דיבר. הוי׳  פי  כי  יחדיו  כל בשר  וראו  הוי׳  כבוד  ונגלה  היעוד105  קיום  שיפעלו 

ועוד  הנצחון.  לצורך  המלחמה  אנשי  בידי  שניתן  הרחוק  המקיף  בחי'  האוצר,  וזהו"ע  קיצור: 

ניתוסף בהאוצר והולך וגדל מדור לדור, ומזה השכר לע"ל כמ"ש כ"ק אדמו"ר הצ"צ.

 
h

בזמן האחרון". – לקו"ש  וסיפורים שגילה הרבי  זהו הענינים  דור –  וחתומים מדור  "...אוצרות הכמוסים   .96
.512 ע'  ח"ב 

יא. פרק    .97
שנה(. ששים  )לפני  המאמר  אמירת  שנת  תשכ”ו,    .98

תקז. ע׳  עקב    .99
יב(. )ז,  עקב  ר”פ    .100

.41 ע׳  חכ”ט  לקו”ש  א.  כב,  עירובין  ואתחנן.  ס”פ  פרש”י  שכרם.  לקבל  למחר   – ג.  פ”ג,  דב”ר    .101
שם. דב”ר     .102

ג.     סד,  ישעי׳     .103
מב(. ע'  לקמן  )נערך  תשמ"ו  גו'  אלי  תצעק  מה  משה  אל  ה'  ויאמר  ד"ה  ראה   – זה  ענין  ביאור    .104

ה. מ,  שם     .105





ד"ה 

באתי לגני 
יו"ד שבט ~ והמשכו ד"ה 

 ויאמר ה' אל משה
מה תצעק אלי וגו' 

ש"פ בשלח, ט"ו בשבט

תשמ"ו



מאמר ערוך בכ

כתי"ק  א
לגני תשמ"ו באתי  לד"ה 

פיענוח 

בפרטיות  המדובר  )ותלוי  המקיפים  ב'  ישנם  "בשניהם 

ביותר( – הרי ציינתי לתער"ב ח"ב )ראה במפתחות(".



כתי"ק ב 
לגני תשמ"ו באתי  לד"ה 

)חלקי( פיענוח 

"...אדרבא - שבכל הדרגות יש ב' הנ"ל. ויש דרושים המדברים 

בביאור דרגא מסוימת וישנם - שבדרגא כללית יותר או - בכל 

הדרגות".



כד

בעצמו  שהוציא  ההילולא  המשך  בתחלת  ההילולא  בעל  ומביא  כלה1  אחותי  לגני   באתי 
דעיקר  בתחלה  עיקרי  שהי׳  למקום  לגנוני  לגני  במקומו,  במד”ר  דאיתא  זה,  ליום  	

היתה2.  בתחתונים  שכינה 

מן  למעלה,  מלמטה  השכינה  לסילוק  סיבה  שהיו  רצויים  בלתי  ענינים  שבעה  היו  ואח”כ 
את  והורידו  במדרש3  שנמנו  צדיקים  שבעה  עמדו  ואח”כ  השביעי.  לרקיע  ועד  לרקיע  הארץ 
השכינה מהרקיע השביעי מלמעלה למטה מרקיע לרקיע, עד שבא משה רבינו שהוא השביעי, 
היתה  למטה  ההמשכה  והתחלת  בארץ.  למטה  הא׳  מרקיע  והמשיכה  חביבין4,  השביעין  וכל 

ידי משה5.  על  ג”כ  הי׳ במשכן שנעשה  הגילוי  עיקר  ואח”כ  במתן תורה, 

ואמרז”ל7  בתוכם,  ושכנתי  מקדש  לי  ועשו  ממ”ש6  הוא  המשכן  עשיית  על  שהציווי  וידוע 
בתוכו לא נאמר אלא בתוכם בתוך כל אחד ואחד מישראל, והיינו שגם עכשיו ישנה העבודה 
את  ועשית  כמ”ש9  שטים,  מעצי  הי׳  שהמשכן  בהמאמר8,  שממשיך  וזהו  המשכן.  דעשיית 
הקרשים למשכן עצי שטים עומדים, שטים מלשון שטות, שהעבודה דעשיית המשכן ומקדש 
שבכל או”א מישראל )עכשיו( היא הפיכת שטות דלעו”ז לשטות דקדושה. וזהו גם10 שעצי המשכן 
נקראים קרשים, קרש אותיות קשר ואותיות שקר, כי זה שהעולם מראה עצמו למציאות הוא 
אמיתי  ענין  שאינו  העולם  עם  הקשר  שתמורת  אתהפכא,  הוא  העבודה  ותוכן  גמור11,  שקר 

מצ”ע, עושים קרשים למשכן. 

קיצור: המשכת השכינה במ”ת ובמשכן ע”י משה, וכן במשכן שבכאו”א ע”י אתכפיא ואתהפכא.

 .)151 ע׳  השי”ת  )סה”מ  השי”ת  לגני  באתי  מהמשך  פט”ז  על  בעיקרו  מיוסד  זה  מאמר  א.  ה,  שה”ש   .1
בארוכה.  תיש”א  לגני  באתי  ד”ה  ראה   .2

וש”נ. שם.  שהש”ר   .3
יא. פכ”ט,  ויק”ר   .4

.28 הע׳  לקמן  א.  ט,  סוטה  וראה  רטו(.  ע׳  ח”א  מלוקט  )סה”מ  תשל”ז  לגני  באתי  רד”ה  ראה   .5
ח. כה,  תרומה   .6

לימוד  'שערי  ס׳  גם  וראה  א.  סט,  של”ה  שם.  תרומה  אלשיך  לתחילתו.  קרוב  פ”ו  האהבה  שער  ר”ח   .7
וש”נ. ס”ח.  עח  ע׳  החסידות׳ 

פ”ג.  .8
ט. כו,  תרומה   .9

ואילך. פ”ו  שם  ההילולא  המשך   .10
ובכ”מ.  צה.  ע׳  תרמ”ג  סה”מ  ראה   .11

ד״ה באתי לגני תשמ״ו



כהד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

ב
ב׳ קווים

 והנה ע”י עבודה זו ממשיכים אור נעלה ביותר, כמאמר12 כד אתכפיא סט”א אסתלק יקרא
דקוב”ה בכולהו עלמין. וידוע13 דהגם שהלשון הוא 'אסתלק׳, אין הפירוש בזה סילוק  	
אסתלק  בשם  שנק׳  אלא  ההמשכה.  ענין  בתוכם,  ושכנתי  דוקא  צ”ל   – אדרבה  שהרי  ועלי׳, 
וי”ל  בשוה.  עלמין  בכולהו  שהוא  הסוכ”ע  אור  בחי׳  דרוממות,  באופן  המשכה  שהיא  לפי 
היינו  משכינים16  שהצדיקים15  עלי׳,  לעד  וישכנו  ארץ  ירשו  צדיקים  מ”ש14  ע”ז  שמביא  דזהו 
שהוא  נצחיות19,  לשון  לעד  סוכ”ע18,  בחי׳  על  שקאי  וקדוש17,  מרום  עד  שוכן  בחי׳  ממשיכים 
התחתון21.   בעוה”ז  למטה  ית׳  לו  דירה  שיהי׳  למטה,  דוישכנו  באופן  סוכ”ע20,  בחי׳  מצד  ג”כ 

בכלל שהיא  ומצות  דתורה  העבודה  על  שנוסף22  היינו  עבודה,  עניני  ב׳  שיש  מובן  דמכ”ז 
דאתכפיא  העבודה  גם  להיות  צריך  חיובי(,  )ענין  אור  המשכת  קדושה,  בעניני  רק  העבודה 
ואתהפכא חשוכא לנהורא, שלילת החושך ושטות דלעו”ז )ענין שלילי(. דכמו בהתחלת ההמשכה 
אנכי  שהדיבור  כנודע23   – טוב  ועשה  מרע  דסור  הקווים  ב׳  אז  ניתנו  במ”ת,  משה  ע”י  למטה 
כולל כל מצות עשה והדבור לא יהי׳ לך כולל כל מצוות לא תעשה – כמו”כ בעשיית המשכן 
ואתהפכא  אתכפיא  דסו”מ,  הקו  והן  בקדושה,  העבודה  טוב,  דעשה  הקו  הן  שצ”ל  שבכאו”א, 
ושכנתי  מקדש  לי  ועשו  גם  נפעל  מישראל  בכאו”א  מקדש  דעשיית  העבודה  וע”י  סט”א24. 

בבית המקדש השלישי.  בתוכם כפשוטו, השראת השכינה 

לזהר  גם  מציין  )ובלקו”ת שם  ב  ח”ב קכח,  לזהר  פקודי שמציין  ר”פ  ובלקו”ת  א(  )לד,  פכ”ז  בתניא  12.ראה 
ועוד.  ג.  סה,  חוקת  לקו”ת  ד.  פט,  ויקהל  תו”א  גם  וראה  א(.  קפד,  שם  לזהר  גם  וראה  ב.  סז,  שם 

שנמשך(.  .  . אסתלק  ד”ה  הע׳  פ”א  בהמאמר  )נעתק  שם  ויקהל  תו”א  ראה   .13
כט. לז,  תהלים   .14

יא. פרק  סנהדרין  כא.  ס,  ישעי׳   – צדיקים  כולם  ועמך  ישראל,  בני  כל   .15
שם. לבמדב”ר  ומהרז”ו  מ”כ  פי׳  וראה  ההילולא.  בעל  ל׳  המשך   .16

נשמת(. תפלת  )סוף  לשויו”ט  פסוד”ז  מ”א.  פ”א,  ס”י  טו.  נז,  ישעי׳  ע”פ   .17
הבאה. שבהע׳  מקורות  ד.  פרק  תיש”א  לגני  באתי  ד”ה  עיג”כ   .18

ובכ”מ. תשל”ג.  ישראל  שובה  ד”ה  ג.  מז,  בלק  ד.  ד,  פקודי  לקו”ת  ראה   .19
ועוד. וש”נ.  קכט.  פרק  וככה  המשך  רנ.  ע׳  שמיני  ב׳תתקלח.  ע׳  בא  אוה”ת  ראה   .20

בפרטיות  ועי׳  ואילך.  לו  פרק  תניא  ו.  פי”ג,  במדב”ר  סופ”ג.  ב”ר  טז.  נשא  ג.  בחוקותי  תנחומא  ראה   .21
ואילך(. פה  ע׳  תיש”א׳  לגני  באתי  ד”ה   – ערוך  'מאמר  )ס׳  בתחתונים׳  דירה  'ילקוט 

ועוד. ואילך.  נז  ע׳  ח”ג  מלוקט  סה”מ   – תשל”ח  שבט  ט”ו  לגני  באתי  ד”ה  ריש  ראה   .22
כ”ף.  פרק  ריש  תניא   .23

ועוד. מא.  סי׳  כש”ט  ראה   .24



מאמר ערוך כו

נצחי,  משכן  נצחיות,  ל׳  גם  עד,  בחי׳  סוכ”ע,  הבדלה,  שבבחי'  המשכה  הוא  אסתלק  קיצור: 

טוב. בנוסף לעשה  סו”מ  ב׳ הקווים שבמ”ת –  וצ”ל  דוקא.  ולמטה 

ג
הנ”ל בכל הבתי מקדשות

 וצריך להבין, דזה שקרשי המשכן היו מעצי שטים הי׳ רק במשכן, אבל בנין בית המקדש,
דוקא25.   מאבנים  הוא  השלישי,  בית  ובפרט  	

וי”ל הביאור בזה ע”פ מ”ש הרמב”ם26 שמהציווי בתורה ועשו לי מקדש למידים חיוב עשיית 
המשך  שכולם  השלישי27,  המקדש  בית  גם  המקדשות,  בתי  כל  כולל  זה  ושציווי  לה׳,  בית 
השלישי  שבביהמ”ק  מזו,  ויתירה  ואתהפכא.  דאתכפיא  זו  מעלה  קיימת  בכולם  ולכן  אחד28, 
תהי׳ מעלה זו באופן נעלה עוד יותר, מכיון שבינתיים ניתוסף גם עבודת התשובה29 )וכמאמר30 
ויתר  ביתר שאת  היא  זה  וא”כ השראת השכינה לאחרי  משיח עתיד לאתבא ]אפי׳[ צדיקיא בתיובתא(, 

יותר31.  נעלה  באופן  לגנוני  לגני  ויתקיים באתי  עז, 

והטעם לזה שעבודה זו פועלת ושכנתי בתוכם באופן נעלה יותר, הוא לפי שהיא מלחמה 
גדולה32, שצריך לצאת מהמדידה והגבלה שלו. שהרי אתכפיא היא עבודה ויגיעה היפך רצונו 

הגילויים33.  'טבע׳  כפי  והגבלה שלא  ג”כ למעלה ממדידה  נמשך מלמעלה  ולכן  וטבעו, 

ועשה טוב(,  סו”מ  ושלילה,  )חיוב  הקווים  בשני  במ”ת  ניתנה  עבודת האדם  הנת”ל שכללות  וע”פ 
גם  ישנה   – )יציאה מהגבלה(  ותשובה  גדולה דאתכפיא  הנ”ל – המלחמה  לומר שמעלה  צריכים 

טוב.    בהקו דעשה 

כלל  בולט  עץ  בו  בונים  ואין  ה”ט:  פ”א  הבחירה  בית  הלכות  רמב”ם  וראה  באורך.  ויגש  פר׳  תו”א  ראה   .25
וכו׳.

הבחירה.  בית  הלכות  ריש   .26
ה”ד. שם  ראה   .27

 302 ע׳  חט”ז  לקו”ש  ועיג”כ  ספכ”ה.  רבה  אליהו  דבי  תנא  ב.  מה,  סוכה  א;  עב,  יומא  שם.  סוטה  ראה   .28
וש”נ.    .129 לג,  ואילך.   149 ע׳  חכ”א  ואילך. 

ב.  קכט,  זח”א  ראה   .29
ובכ”מ. ב.  צב,  שמע”צ  לקו”ת  ראה   .30

צ”ל   החדש  שבנין  פשיטא  הרי  לבנות,  ע”מ  הקודם  בנין  בסותר  “דכמו  ז,  פרק  תיש”א  לגני  באתי  ראה   .31
הקודם”. מבנין  נעלית  יותר  במדרי׳ 

ל. פרק  גם  וראה  ואילך.  ט  פרק  תניא  ראה   .32
ואילך(. קס  ע׳  ח”ה  מלוקט  )סה”מ  ס”י  תשל”א  באתי  ד”ה  ראה   .33



כזד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

וי”ל הענין בזה ע”פ מ”ש הרמב”ם34 שהשמחה שישמח האדם בעשיית המצוה עבודה גדולה 
היא35 )וממשיך( שנאמר36 והמלך דוד מפזז ומכרכר גו׳. – היינו שהעבודה בשמחה צ”ל בדוגמת 
שמחת דוד מלכא משיחא שהיא באופן שלמעלה ממדידה והגבלה. והרי שמחה צ”ל בכל מצות 
עשה, וא”כ כל מצוה היא עבודה גדולה שלמעלה ממדידה והגבלה. וזהו שאתכפיא היא מלחמה 
והגם   – החיובי.  בקו  גדולה  עבודה  היא  רבה  בשמחה  התומ”צ  וקיום  השלילי,  בקו  גדולה 
שעיקר הענין של ועשו לי מקדש הוא המלחמה גדולה דעצי שטים, אתכפיא ואתהפכא37, מ”מ 

גדולה דשמחה. גם העבודה  צ"ל  ולכן  )כבמ"ת(,  היא בשני הקווים  שלימות העבודה 

 קיצור: המשכת השכינה בכל בתי המקדשות היא ע"י הפיכת שטות דלעו"ז ותשובה – עבודה 

למעלה ממדוה"ג. וי"ל שגם בעשה טוב יש אופן שלמעלה ממדוה"ג – עבודה הגדולה 
צ”ל בשני הקווים. כי  דוד מפזז, כמ”ש הרמב”ם.  והמלך  דוגמת  דשמחה, 

ד
צבאות ה׳ והאוצר

המלחמה שם  על  שהוא  הוי׳,  צבאות  בשם  ישראל  נקראים  שלכן  בהמאמר38   וממשיך 
המאמרים39  בהמשך  שמבאר  וזהו   – גדול.  כח  צריכים  ולזה  גדולה,  והעבודה  	
מבזבז  המנגד,  ניצוח  ודם, שבשביל  בשר  במלך  דרך משל  ועל  זה.  על  כח  מלמעלה  שנותנים 
והנקבץ במשך כמה שנים מדור אחר דור ע”י אבותיו  יקר הנאסף  כל סגולות האוצרות דהון 
רואה.  כל  מעין  וחתומים  כמוסים  והם  דבר,  לשום  בהם  השתמש  לא  מעולם  ואשר  המלכים, 
כ”ש  מנגד,  המלך  משליך  חייו  שאפילו  עד  הנצח,  במדת  נוגע  שזה  לפי  הוא  הבזבוז  וטעם 

בפועל. הנצחון  את  העושים  החיל  לאנשי  הפקידים  שרי  ע”י  ונותנם  אוצרותיו,  שמבזבז 

ישראל",  "נצח  שנקרא40  הקב"ה  של  המלחמה  נצחון  דבשביל  למעלה,  בנמשל  יובן  ועד”ז 
שמורה על מדת הנצח של המלך שלמעלה, הקב”ה פותח לנש”י את אוצר העליון. וענין האוצר 
המלך  של  שאינו  שמים41,  דיראת  האוצר  זהו”ע  לעצמו,  בו  משתמש  אינו  שהמלך  למעלה, 
עצמו, אלא כמארז”ל42 הכל בידי שמים חוץ מיראת שמים, והכח מהאוצר נמסר לנש”י דוקא. 

לולב. הל׳  סוף   .34
לבב”. ובטוב  בשמחה  אלקיך  ה׳  את  מז(:.”..עבדת  כח,  )תבוא  ממ”ש  שם  ראה   .35

טז. ו,  שמואל-ב   .36
.22 הע׳  לעיל  וראה  ה׳(.  צבאות  )אתכפיא,  ההמשך  בכל  המדובר  והוא   .37

יו”ד. פרק   .38
ואילך. יא  פרק   – השלישי  מאמר   .39

כט(. טו,  )שמואל-א  הכתוב  בל׳   .40
ב.  לא,  שבת  וראה  ב.  לג,  ברכות  ראה   .41

בארוכה. פרזונו  צדקת  ד”ה  תו”ח  וראה  שם.  ברכות   .42



מאמר ערוך כח

למעלה  א”ס  אור  זהר44,  בתיקוני  מ”ש  מקדים43  למעלה,  זה  אוצר  של  ענינו  יותר  ולבאר 
אין תכלית. עד  ולמטה מטה  אין קץ  עד  מעלה 

והענין הוא, דהנה הפירוש 'אור א”ס׳ הוא45 )לא אור של א”ס, אלא( שהאור הוא א”ס, דלהיותו 
אור מעין המאור לכן האור עצמו א”ס46. ופי' אוא”ס למטה הוא שהתפשטות האור הוא בבחי׳ 
א”ס להוות ולהחיות ריבוי נבראים עד גם היותר שפלים למטה מטה, וכמ”ש47 ואתה מחי׳ את 
כולם48, כמבואר בפרקים יב–יד, ואוא”ס למעלה קאי על העלם האור, וכמ”ש בפרק טו, וז”ל:

“והנה כשם שאוא”ס הוא למטה מטה בהתפשטות וגילוי עד אין שיעור ומספר כלל, הנה 
העלם,  אחר  בהעלם  שהוא  האור  העלם  בבחי׳  קץ  אין  עד  מעלה  למעלה  אוא”ס  הוא  כמו”כ 
. והתכללות   . ובעילוי אחר עילוי, בבחי׳ העדר האור והעדר הגילוי, ובכללות הו”ע הצמצום 
מסיק  יז  ובפרק   – והסתרים...”.  העלמות  מיני  בריבוי  ולהסתיר  להעלים   .  . בעצמותו  האור 

אין קץ. עד  אוא”ס למעלה  הו”ע  שאוצר העליון 

נוגע  כי  המלך,  וכמשל  שלמעלה,  האוצר  נתינת  ע"י  הוא  זו  ומלחמה  לעבודה  הכח  קיצור: 
כו'. אוא"ס למעלה  ע"פ מאה"ז  אוצר העליון –  וענינו של  הנצח.  למדת 

ה
תוכן פרק טז

במיוחד השייך  הפרק   – ט”ז49   בפרק  ממשיך  בפרטיות,  קץ  אין  עד  למעלה  ענין   ולבאר 
וז”ל:   ולמטה,  דלמעלה  הענינים  ב׳  יותר  ומפרט  ומוסיף   – זו50  לשנה  	

“והנה ב׳ ענינים אלו דאור אין סוף למעלה מעלה עד אין קץ ולמטה מטה עד אין תכלית, 

ההמשך. של  השלישי  במאמר   .43
ג. לד,  יתרו  חדש  זהר  ב(.  )מ,  יט.  תיקון  ראה   .44

ובכ”מ. תרס”ו.  חוקת  זאת  גו׳  וידבר  ד”ה   .45
ס”ה[.  – ערוך׳  ]ב׳מאמר  תשכ”ה  לגני  באתי  ד”ה  עיג”כ   .46

ו. ט,  נחמי׳   .47
סדר  'קיצור  )ראה  הממלא  אור  כללות  שהוא  הקו  אור  על  שקאי  ושם,  ב(.  )קלא,  כ”ף  סי׳  אגה”ק  ע”פ   .48

וש”נ(. ס”ה.  פ”ה  השתלשלות׳ 
ההילולא. בהמשך  הרביעי  מאמר   .49

50. כנהוג. – ראה פתח דבר לד”ה באתי לגני תשכ”ח )סה”מ מלוקט ח”ב ע׳ רלח(. ובשנת תשמ”ו לומדים פרק 
בד”ה  באריכות  נתבאר  רפמ”ו,  תשא  רבה  שמות  וראה  ו.  יא,  איוב  )ע”פ  לתושי׳  כפליים  הב׳,  בפעם  זה 
ובשינוי  מזה,  יותר  הרבה  כ”א  בכמות,  פעמים  שתי  רק  אינו  כפליים  שענין  בכ”מ  וכ”ה  תרס”ו.  לך  ויתן 
)עי׳  ומכופל׳  'כפול  לימוד   – תשפ”ו  זו,  ]ובשנה   .)269 ע׳  לה  חלק  לקו”ש  ראה  באיכות.  גם  למעליותא 
אגרת התשובה לרבינו הזקן ספ”ט([. – לכמה ענינים בהמאמר, ראה ד”ה באתי לגני תשכ”ו )נדפס לעיל(.



כטד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

הן ב׳ מדריגות באוא”ס ב”ה ויש הפרש גדול ביניהם, דמה שאוא”ס למעלה מעלה עד אין קץ 
מטה  למטה  סוף  אין  שאור  ומה  וכו׳,  והמשכה  גילוי  בגדר  שאינו  והסתום  הנעלם  אור  הוא 
מקיף,  בחי׳  ב׳  הם   .  . וכו׳  העולמות  אל  השייך  והוא  עכ”פ,  גילוי  בגדר  הוא  תכלית  אין  עד 
שני  מבאר  ואח”כ  הרחוק...”.  מקיף   .  . הקרוב  מקיף   .  . חוזר  דאור  ומקיף  ישר  דאור  מקיף 

ותלמיד, ע”ש. ע”פ משל מרב  המקיפים 

וצריך להבין, מהו החידוש בזה51, והלא זה שב׳ ענינים ד׳למעלה׳ ו׳למטה׳ הם ב׳ מדריגות, 
הוא לכאורה דבר המובן מעצמו, שה”ה ב׳ קצוות הפכיות )גילוי והעלם, למעלה ולמטה(, ומאי קמ”ל. 

רק  למטה  אוא”ס  ענין  שייך  פשוט  ע”פ  כי  למטה.  אוא”ס  בנוגע  הוא  שהחידוש  ועכצ”ל 
בפרק  כמבואר  בפועל,  ולהחיות  להוות  ממכ”ע(52  )בחי׳  הקו  אור  נמשך  כאשר  הצמצום,  לאחרי 

לפני הצמצום53.  גם  זה  ענין  )שורש(  זה מחדש שיש  ועל  יד בארוכה. 

אבל54 ממ”ש “והנה ב׳ ענינים אלו”, משמע שהחידוש הוא בשני הענינים, גם בנוגע אוא”ס 
הו”ע  ש׳למעלה׳  טו  בפרק  ענינו  ביאר  כבר  והרי  בזה  מוסיף  מה  להבין  צריך  וע”ז  למעלה. 

לעיל.  כנעתק  “בהעלם אחר העלם” עד למעלה מעלה, 

קיצור: כבר ידענו שלמעלה ולמטה הן מדריגות מובדלות זו מזו. מלשון המאמר משמע שבא 
לאוא"ס למעלה.  בנוגע  גם  חידוש בשני הענינים,  להוסיף 

ו
החידוש

 וי”ל הביאור בזה, דבפרקים הקודמים, הפירוש למעלה ולמטה קאי על ענין העלי׳ וההמשכה 
ו׳למטה׳  העלם55,  האור,  עליית  על  קאי  'למעלה׳   – והגילוי  ההעלם  שהו”ע  שבאור,  	

וש”נ.   .17 והע׳  עט.  ע׳  לימוד החסידות׳  'שערי  ס׳  ראה  נודע תחילה. –  דבר שלא  על  מורה  “והנה”  לשון   .51
מורה  “אמנם”  דגם  וכו׳”,  באמת  “אמנם  הלשון:  ההמשך(  מיוסד  )עליו  פר”ת  בעצם  ויהי  שבד”ה  להעיר 

וש”נ.  .4 והע׳  עז.  ע׳  הנ”ל  ס׳   – חידוש.  על 
.48 הע׳  לעיל  ראה   .52

53. וע”ד הנתבאר בריש ד”ה באתי לגני תיש”א שגם לפני הצמצום שייך שם שכינה, הגם ששכינה הוא מלשון 
לעולמות  השייך  האור  שבחי׳  מכיון  מ”מ  הצמצום(,  לפני  שייך  )שאינו  ממכ”ע  בחי׳  ומתלבשת,  שוכנת 

ע”ש. שכינה,  בשם  ג”כ  נק׳  ה”ה  הממלא,  לאור  המקור  הוא 
54. נוסף ע”ז שענין אוא”ס למטה כבר נתבאר במשך ג׳ פרקים יב-יד, ואילו הענין דאוא”ס למעלה נתבאר רק 
מסתבר  א”כ  למעלה,  אוא”ס  בענין  בעיקר  הוא  הנוכחי  בפרק  האריכות  גם  הנה  טו(,  )פרק  אחד  בפרק 

בזה. )בעיקר(  הוא  שהחידוש 
והסתר  העלם  )ג(  בעצמותו;  האור  התכללות  )ב(  הראשון;  דצמצום  ההעלם  )א(  אופנים:  ג׳  גופא,  ובזה   .55
וכו׳  יאורי  לי  שאמר  פרעה  את  להחיות  )כמו  אלקות  היא  שחיותם  יורגש  שלא  למטה  שבנבראים  האור 



מאמר ערוך ל

גילוי56. האור,  המשכת  על  קאי 

אך בפרק זה מוסיף שמעלה ומטה הם )לא רק תנועות בהאור, אלא הם גם( שתי מדריגות בהאור 
הוא  אלא  בלבד(,  )שלילי  ההעלם  ענין  על  רק  לא  קאי,  שלמעלה  הוא,  שבזה  והחידוש  עצמו. 

אור, אלא שהיא מדריגה אחרת57.  עצמו 

ועומק הענין בכל זה הוא58, אשר כל אור מתחלק לשתי המדריגות )בחי׳ אחת שהיא שתים(59, 
הלמעלה והלמטה שבאור. ולכן בכל ההשתלשלות יש בחי׳ למעלה ולמטה, הן לפני הצמצום, 
והן לאחרי הצמצום. וישנם דרושים המדברים בביאור דרגא מסוימת, וישנם המדברים בדרגא 
היא  זה(  בפרק  זה  )בדרוש  כאן  ההילולא  בעל  שכוונת  וי”ל  הדרגות60.  בכל   – או  יותר,  כללית 

בכל מקום.    אור  שבכל  ולמטה  לבאר הלמעלה 

מקיפים,  סוגי  לב׳  שזהו משל  והמפורש  הפשוט  על  נוסף  ותלמיד,  דרב  גם המשל  ועפ”ז, 
ולמטה  הנ”ל – שלמעלה  נקודה  היא לבאר  בזה  י”ל שכוונת בעל ההילולא  יותר  בעומק  הנה 

בכל מקום.   אור  בכל  ב׳ מדריגות  הם 

קיצור: מקודם נת' שלמעלה למטה הו"ע המשכה והעלאה, גילוי והעלם. כאן מחדש שהם ב' 

בזה. לסייע  בא  וי"ל שגם המשל  בכל מקום בהשתלשלות.  והם  גופא,  באור  מדריגות 

ד”ה  תרס”ו.  יקריב  כי  אדם  רד”ה  זה  כעין  ועי׳  סי”א(.  ערוך׳  'מאמר   – תשכ”ה  באתי  ד”ה  וראה  )שם(. 
 .]44 הע׳   – ערוך׳  ]ב׳מאמר  תשכ”ה  לגני  באתי 

א. פא,  מטות  לקו”ת  ועיג”כ  המלכות.  מדת  על  א(  )פב,  ז  פרק  והאמונה  היחוד  בשער  מ”ש  דרך  על   .56
שלפני  באור  מדריגה  גם  אלא  בפועל,  למטה  ההתפשטות  רק  לא  הוא  למטה  אוא”ס  בחי׳  שגם  דרך  על   .57
הצמצום, כנ”ל ס”ה. – ויש להעיר שבד”ה ויהי בעצם הנ”ל הלשון הוא: “אמנם באמת ב׳ הענינים דלמעלה 
ב”ה”. – משמע שהענין דלמעלה הוא כמו  בב' מדריגות באוא”ס  אין תכלית הוא  ולמטה עד  אין קץ  עד 
הנעלם...”.  בהאור  הוא  קץ  אין  עד  “דלמעלה  אח”כ:  וכן  המדריגה(.  עצמו  )ולא שהוא  זו  במדריגה  פרט 
קץ  אין  עד  מעלה  למעלה  סוף  אין  דאור  אלו  ענינים  ב׳  “והנה  בלשונו:  ומבהיר  ההילולא  בעל  ושינה 
אין  עד  מעלה  למעלה  שאוא”ס  “דמה  אח”כ:  וכן  באוא”ס”,  מדריגות  ב׳  הן  תכלית  אין  עד  מטה  ולמטה 

הנעלם...”. אור  הוא  קץ 
המאמר. לפני  לעיל  נעתק  ב,  כתי”ק  ראה   .58

יט  סי׳  אגה”ק  א.  פרק  והאמונה  היחוד  עי׳ שער   – ואחור.  פנים  וחיצוניות,  פנימיות  יש  ענין  וע”ד שבכל   .59
עיונים  'שערי  ]וראה  ועוד.  ואילך(.  ב  )קס,  כו׳  זמירות  דוד  ד”ה  קו”א  במוסגר(.  א.  )קנ,  כט  א(,  )קכח, 

ס”ד-ה. הבא  במאמר  ועיג”כ   – ס”ו[.  ש”ו  ח”ב  בדא”ח׳ 
בכל  תוד”ה  ערוך׳  'מאמר  ס׳  ]ועי׳  ענינו”  לפי  מקום  “בכל  ס”א:  תיש”א  לגני  באתי  בד”ה  מהלשון  ולהעיר   .60

מקום[.



אלד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

ז
במקיפים גופא

שאוא”ס מה  אלו  ענינים  “דב׳  וז”ל:  )שם(,  ההילולא  בעל  שמוסיף  מה  בהקדים  זה   ויובן 
למעלה מעלה עד אין קץ ולמטה מטה עד אין תכלית הם ב׳ בחי׳ מקיף, מקיף דאור  	
ישר ומקיף דאור חוזר, דמקיף דאו”י הוא מקיף הקרוב, והוא בגדר גילוי עכ”פ, ומקיף דאו”ח 

כלל”.    גילוי  בגדר  ואינו  הרחוק  מקיף  הוא 

וי”ל שזהו פירוט נוסף – שב׳ המדריגות למעלה ולמטה הם מדריגות במקיפים גופא. דהגם 
שהחילוק בין למעלה ולמטה הוא, שלמעלה הו”ע אור מקיף ולמטה הו”ע אור פנימי61, הנה זהו 
בדרך כלל. וכאן מחדש ומוסיף ומפרט שיש בחי׳ למעלה ולמטה גם במקיפים עצמם62. ובזה 
במקיפים  רק  הוא  למעלה  בחי׳  במקיפים, משא”כ  וגם  בפנימיים  למטה  בחי׳  החילוק – שיש 
שבחי׳  הוא,  גופא  שבמקיפים  ולמטה  למעלה  בין  והחילוק   – פנימי.  לאור  כלל  שייך  ואינו 

בחי׳ מקיף הרחוק.  הוא  ואילו למעלה  דוקא,  למטה קאי על מקיף הקרוב 

ועי”ז  ולמטה,  דלמעלה  המדריגות  לשתי  מתחלק  מקיף,  אור  גם  אור,  שכל  שנת”ל  וזהו 
ומקיף הקרוב63.  גופא, מקיף הרחוק  ב׳ המדריגות במקיפים  נעשו 

קיצור: למעלה ולמטה הם בד"כ מקיף ופנימי. אבל כאן מפרט יותר שהם גם ב' בחי' במקיפים 
והקרוב. עצמם – מקיף הרחוק 

ח 
בהשתלשלות

)מקיף  אלו  מקיפים  ב׳  לבאר  יש  דרגא,  בכל  הם  ומטה  דמעלה  הענינים  שב׳  הנ”ל   וע”פ 
בהשתלשלות. והרחוק(  הקרוב  	

באתי  ד”ה  וראה  הממלא.  אור   – פנימי  אור  שורש  ה”ה  למטה שבאוא”ס שלפנה”צ,  בחי׳  וגם  יד.  פרק  עי׳   .61
ומתלבשת. ששוכנת  שם  על  הממלא,  אור  מקור  הוא  שלפנה”צ  שכינה  שעיקר   )53 )הע׳  הנ”ל  לגני 

אור  הצמצום,  ולאחר  וכוללו,  הקו  על שורש  והוא המקיף  פנימי,  האור  מושרש  שבו  באוא”ס  הבחי׳  היינו   .62
ב׳  שיש  )וע”ש  תרס”ו  יהי׳  כי  אדם  ד”ה   – הגדול  עיגול  שזהו”ע  הקו,  על  ומקיף  עיגול  בבחי׳  נעשה  זה 

תשכ”ה. משה  שעלה  בשעה  ד”ה  ד.  ע׳  פר”ת  סה”מ  ועיג”כ  הגדול(.  בעיגול  מדריגות 
שקרובים  קס”ד  מקיף,  בחי׳  ששניהם  דכיון  ביניהם”.  גדול  “הפרש  שיש  להבהיר  הוצרך  שלכן  י”ל  ואולי   .63
ע"ד ההפרש הגדול שבין  זל”ז, ע”כ מדגיש כאן דוקא שההפרש בין מקיף הקרוב והרחוק הוא גדול. וי”ל 

בפנים.  לקמן  וראה  ופנימי.  מקיף 



מאמר ערוך לב

והענין הוא64, דהנה אורות מקיפים בהשתלשלות מתייחסים לספירת הכתר, וכידוע שרצון65 
העליון ב”ה מכונה ונקרא בפי חכמי האמת בשם כתר עליון, כתר מלשון כותרת, שהוא מכתיר 
עתיק  שנק׳  הכתר  פנימיות   – בחינות68  ב׳  עצמו  שבכתר  האריז”ל67  בכתבי  ומבואר  ומקיף66. 
יומין, וחיצוניות הכתר שנק׳ אריך אנפין. וההפרש ביניהם הוא, שבחי׳ עתיק יומין הוא מקיף 
מלהיות  ולמעלה  דאצילות(70,  )ספירות  יומין  מבחי׳  ורחוק  שנעתק  נעתק69,  לשון  עתיק  הרחוק, 
)שקאי ג”כ על  ושייך לבחי׳ אנפין  ואריך אנפין הוא מקיף הקרוב, שכבר נמשך  שרש לנאצלים. 

בל”ג72.  בחי׳  )אריכות(,  בבחי׳ אריך  הספירות דאצילות(71, אלא שהן 

וזהו ש׳עולם׳ אחד – ספירת הכתר – מתחלק לשני המדריגות עתיק ואריך, מקיף הקרוב 
שבהשתלשלות(. המקיפים  בכל  )ועד"ז  ולמטה שבכתר  דזהו”ע הלמעלה  ומקיף הרחוק73, 

בשם  מכונים  הם  מדוע  וא”כ  וריחוק74,  בקירוב  רק  לכאורה  הוא  ביניהם  שהחילוק  והגם 
למטה  הגשמי,  הזה  בעולם  דוגמתם  ע"פ  שיובן  י”ל   – הפכיות75.  על  שמורה  ולמטה  למעלה 

ועוד. תרנ”ט.  מצוה  נר  כי  ד”ה  א.  כא,  ראה  בלקו”ת  כ”ז  ראה   .64
א(. )קנ,  כט  סי׳  באגה”ק  הזקן  אדמו”ר  לשון   .65

תער”ב. המשך  ריש  קסו.  ע׳  תרנ”ז  סה”מ  גם  ראה   .66
ועוד. ושי”ג.  שי”ב  ע”ח   .67

וש”נ. כתר.  ערך  צ”צ  הליקוטים-דא”ח  ספר  א.  צט,  ברכה  ג.  נא,  שלח  לקו”ת  ראה   .68
ובכ”מ.  שם.  תרנ”ז  רע”ג.  צח,  מג”א  תו”א   .69

חוקת  לקו”ת  א.  קכט,  זח”א  ועיג”כ  הרח”ו.  בהגהת  ב.  צד,  זח”ג   – עילאין  יומין  נק׳  דאצילות  . הספירות  70
ג.  עו,   – חדשה  בהוצאה  ד.  מו,  דא”ח  עם  סידור  ד.  סה, 

71. אנפין הוא בחי׳ הגבלה ]דפנים הוא בחי׳ המוחין שהם בבחי׳ הגבלה[, ובד”כ הוא בחי׳ אור פנימי –  המשך 
א׳תלח.  ע׳  ח”ג  תער”ב 

72. ראה המשך הנ”ל ש׳אריך׳ 'אנפין׳ ה”ז שמות מורכבים משני ענינים הפכים, דאריך ]ל׳ אריכות[ הוא בחי׳ 
ואנפין הוא בחי׳ הגבלה )ראה הע׳ הקודמת(. והענין הוא דאריך אנפין נמשך ]תיבת[ האריך  בלי גבול, 
אריכות  בחי׳  שהוא  רק  הפנימיות  אל  השייך  האור  בחי׳  שזהו  והיינו  הפנים,  אריכות  והיינו  לאנפין 

הגבלה. בבחי׳  שאינו  הפנים 
גם על האוא”ס  פנימי, אלא  ויש להוסיף, דכמו בשרשו, בחי׳ אוא”ס למטה קאי, לא רק על שורש האור  	
הכלולים  )האנפין(  הספי׳  על  רק  לא  קאי,  למטה  שנק׳  שזה  אנפין,  אריך  עד”ז  זה,  שורש  וכולל  המקיף 
סי”א  לקמן  ראה   – למטה.  אוא”ס  בכלל  זה  שגם  הכוללם,  גלגלתא(  )בחי׳  האריך  עצם  על  גם  אלא  בו, 

ואילך.
דהשתלשלות. הכתרים  בכל  ועד”ז   – ובכ”מ.  פ”ג(.  מ”א  שער  )ע”ח  ג.  מו,  בחוקותי  שם.  ראה  לקו”ת   .73

בקירוב  ובחכמה  בכתר  מאיר  שאוא”ס  פ”א(  אבי”ע  סדר  שער  פי”ג-יד.  אבי”ע  דרושי  )שער  מע”ח  ולהעיר   .74
מקיפים  ענין  שורש  להבין  ד”ה  )ראה  בערך  הוא  שההפרש  ומשמע  וכו׳,  מקום  בריחוק  ובבינה  מקום, 

תש”ל(. השביעי  לחודש  יום  עשר  ובחמשה  תר”ל.  דבינה 
ביניהם”.  גדול  הפרש  “ויש  המאמר:  ובלשון   .75



לגד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

מטה )“נשתלשלו מהן”(76, שההשפעה לכל צרכי האדם מתחלק לג׳ בחי׳ – מזון, לבוש ובית. מזון 
הוא בחי׳ פנימי, ולבוש ובית הם ב׳ המקיפים דמקיף הקרוב ומקיף הרחוק, כמבואר בלקו”ת 

הזקן77.  לאדמו”ר 

מדתו  ולפי  האדם  אל  גדול  בקירוב  הוא  מ”מ  האדם,  על  מקיף  שהוא  הגם  הלבוש,  והרי 
דוקא )ואם אינו מכוון כמדתו, ה”ז מבלבל כו׳(78. אבל בית אינו מתאים ואינו בערך כלל למדת האדם, 

בשוה.  וכו׳  סוגי חפצים  כל  ועל  בני האדם  ומקיף על כמה 

מתלבש  שאינו  דהגם  לבוש,  ע”ד  הוא  הקרוב  שמקיף  דהשתלשלות,  במקיפים  יובן  ועד”ז 
הוא  למעלה  )ובהנמשל  שלו  והגבלה  המדידה  להפנימי,  גדול  בקירוב  ה”ה  מ”מ  בפנימיות, 
למטה79.  בכלל  הוא  ולכן   – בפנימיות(  גם  נמשך  הקרוב  ממקיף  הארה  שהרי  מזה  יותר  עוד 
דזה אינו דומה כלל לבית שמרומם בריחוק והבדלת הערך לגמרי מהפנימי, שזהו”ע למעלה. 

ביותר. גדול”  ניכר ה”הפרש  ובית  בלבוש  ובדוגמתו  ב׳ המקיפים בהשתלשלות.  קיצור: 

ט 
פעולת המקיף 

 ויש להוסיף שמקיף הרחוק משפיע ופועל על הפנימי, אלא שהוא באופן דריחוק והבדלה, 
וכו׳80. הלבושים  על  וגם  האדם  על  ששומר  בית  וע”ד  	

העליון(.  )רצון  הכתר  ספי׳  דוגמת  שהוא  הרצון  מכח  אחזה81(  )מבשרי  האדם  בנפש  זה  ויובן 
ומבאר כ”ק אדמו”ר הצ”צ בספר המצות שלו82 שכח הרצון הוא ענין מקיף שהרי אין בו שום 
התחלקות, ונמצא בכל חלקי הגוף בשוה שלא באופן של התלבשות, ודלא כמו כחות הפנימיים 

ענינו.  לפי  בכל אבר  ובהתחלקות  בהתלבשות  שהן 

ואעפ”כ הנה מקיף זה הוא השולט על כל הכחות שבאברי הגוף להנהיגם כפי ציווי הרצון 

ג. פרק  בתניא  הזקן  אדמו”ר  ל׳   .76
שם. ראה  פר׳  ואילך.  ד  צח,  ברכה   .77

גופו  כמדת  לתופרו  שצריך  בגד  לו  שתופר  “...אדם  ב(:  )קז,  מצורע  תגלחת  מצות  סוף  מצותיך  דרך  ראה   .78
וד”ל”.  לגמרי  ויפול  בו  שיכשל  וגורם  מקלקל  ה”ז  אמות  ד׳  או  מג׳  לבוש  לו  ועושה  אמות  ב׳  הוא  ואם 

.)277 ע׳  ח”כ  לקו”ש  עדר.  ע׳  ח”א  מלוקט  )סה”מ  תשל”ח  רבים  מים  ד”ה  תשכ”ו.  זה  ד"ה  וראה 
וכו׳ )המשך הנ”ל פרק פ(, שהמקיף נקרא על שם  בינה  יש ע”ס גם בעיגולים – עיגול חכמה, עיגול  ולכן   .79
סובב,  אור  בחי׳  העולמות,  דכללות  בהגילויים  עד”ז  וי”ל  המטה.  ע”ש  היינו   ,)74 הע׳  לעיל  )עי׳  המוקף 

ואילך(. סג  פרק  שם  )ועיג”כ  לעלמין  שייך  שאינו  בעצם  וסובב  עלמין,  כל  סובב  דרגות:  ב׳  בזה  שיש 
בפנים. דלקמן  רבים  מים  המשך  ראה   .80

ובכ”מ. טו.  סי׳  אגה”ק  וראה  כ.  יט,  איוב   .81
ס”ד.  תשכ”ו  לגני  באתי  ד”ה  וראה  פ”א.  מקדש  בנין  מצות   .82



מאמר ערוך לד

דוקא. – ועפ”ז יובן בנמשל, שכל מקיף משפיע בפנימיות אלא שהוא באופן נעלם. ועד”ז י”ל 
)ע”ד הנת”ל בענין אסתלק(. ורוממות  גם מקיף הרחוק83, אף שהוא בהבדלה 

באופן דהבדלה. פועל על הפנימי, אלא שהוא  גם מקיף הרחוק  קיצור: 

יו"ד 
מקיף דאו”י ואו”ח

 וביאור ענין למעלה ולמטה בפרטיות יותר, יש לדייק בלשון בעל ההילולא במה שכותב, 
דאור  מקיף  ישר,  דאור  מקיף   – גם  אלא  הרחוק,  ומקיף  הקרוב  מקיף  רק  לא  	

גדול.  חילוק  שזהו  חוזר, 

וחותם  בסיום   – אריבער84  לכתחילה   – מהר”ש  אדמו”ר  כ”ק  מבאר  דהנה  הוא,  והענין 
דבחי׳  ומבאר שם86,  זה בתורה.  ע”ד  בעולם,  ובית  לבוש  בחי׳  המשך מים רבים85, שכמו שיש 
בית )מקיף הרחוק( קאי על תושבע”פ, וזהו שארז”ל87 חומה זו תורה, ומוכח מהגמרא88 שזה קאי 

דוקא.  על תושבע”פ 

והנה זה שתושבע”פ היא בבחי׳ מקיף הרחוק, הרי זה כולל כל האופנים שבלימוד תושבע”פ. 
והרי מבואר בשערי אורה לכ”ק אדמו”ר האמצעי89 שיש הפרש גדול באופן הלימוד בין תלמוד 
בבלי שהוא בדרך אור ישר, לתלמוד ירושלמי שהוא בדרך אור חוזר. והוא ע”ד בלימוד הבבלי 

ישר90.   אור  ומסיק –  חוזר, מתון  אור  ומקשה –  בין חריף  גופא, החילוק 

לומר  צריכים  מהר”ש(,  אדמו”ר  )מכ”ק  כנ”ל  בחי׳ מקיף הרחוק  היא  בכלל  ומכיון שתושבע”פ 
הרחוק  במקיף  בחינות  ב׳  הם   – חוזר  ואור  ישר  אור   – )גופא(  שבתושבע”פ  אלו  אופנים  שב׳ 

איך  מבואר  אינו  האדם  בנפש  אבל  דמצוות,  ברצון  והרחוק  הקרוב  מקיף  בחי׳  מבואר  שם  המצות  בספר   .83
שהארה  ע”י  הוא  דרצון  הפעולה  שאופן  תרס”ו(  קרח  ויקח  ד”ה  )ראה  במ”א  המבואר  ע”פ  ואוי”ל  הוא. 
בבחי׳  הוא  הכללי  רצון  כח  בפרטיות,  לפ”ז,  פרטי.  שבאבר  הכח  על  לפעול  נמשכת  הכללי  הרצון  מכח 
הקרוב(.  מקיף  נק׳  הרצון  כללות  שבד”כ  )אף  הקרוב  מקיף  בבחי׳  נעשה  ממנו  וההארה  הרחוק,  מקיף 

דתשכ”ו. המאמר  וראה  ואילך.  סמ”ך  פרק  הנ”ל  המשך  ועיג”כ 
תריז.  ע׳  ח”א  מהוריי”צ  אדמר”ר  קודש  אגרות   .84

ר. פרק   – תרל”ו   .85
ואילך. רא  פרק   .86

א.  פז,  פסחים   .87
פר”ב. הנ”ל  המשך  וראה  ב.  סג,  יבמות   .88

89. שער החנוכה כב, ב ואילך. והובא בדרושי פורים – ראה סה”מ תרפ”א ע׳ קמד ואילך. תש”ח ע׳ 121 ואילך.
קפב[. ע׳  החסידות׳  לימוד  'שערי  גם  ]וראה  הוריות  מס׳  וחותם  סיום   .90



להד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

גופא. והוא ע”ד דוגמא שגם בית, שהוא מקיף הרחוק, ה”ה מקיף דאור ישר91. ולפ”ז, בחי׳ מקיף 
גופא, למעלה מעלה92.  בחי׳ העליונה שבמקיף הרחוק  יותר –  עוד למעלה  הוא  חוזר  דאור 

עליון במקיף הרחוק. יותר  הוא  או"ח  א"כ  ואו"ח,  או"י  ישנו  גופא  במקיף הרחוק  קיצור: 

יא
מקיפים במשל הרב ותלמיד

הנ”ל משל  בביאור  תער”ב93  בהמשך  נ”ע  )מוהרש”ב(  אדמו”ר  כ”ק  מ”ש  ע”פ  יותר  כ”ז   ויובן 
שהרב  מוכרח  כן  ועל  זל”ז,  כלל  בערך  שלא  הם  ותלמיד  רב  דהנה  ותלמיד.  דרב  	
היינו  אצלו,  נמצא  יהי׳  שעי”ז  בפועל,  שמשפיע  קודם  עוד  תחילה  בעצמו  שכלו  אור  יצמצם 
בהרב עצמו94, כללות השכל השייך להמקבל, ושממנו נמשך אח”כ )ע”י צמצומים נוספים( להתלמיד 

בפועל. 

התלמיד,  אצל  ונתקבל  נשפע  שכבר  השכל  )א(   – זה  דשכל  השלבים  שבכל  י”ל95  ולפ”ז 
שלמעלה  עצמו  הרב  שכל  ופנימיות  )ג(  הרב,  אצל  עדיין  כלול  כפי  התלמיד  של  זה  שכל  )ב( 

ומטה.  ב׳ הענינים דמעלה  ישנם  משייכות להתלמיד – 

והענין הוא דהנה )א( השכל שכבר נשפע ונתקבל אצל התלמיד, יש מה שמושג להתלמיד 
בפנימיות, והוא בחי׳ מטה, ויש מה שאינו מושג לו עדיין ומקיף על שכלו, והוא בחי׳ למעלה 
הוא  ומשם  הרב,  אצל  תחילה  כלול  נמצא  התלמיד  ששכל  מכיון  )ב(  מזה,  למעלה  )שבתלמיד(. 

ה”ה  תדורו”  שבה  “כעין  מצד  הבחי׳:  ב׳  בו  יש  וע”ש שסוכה  יז.  פרק  תרנ”ז  כחתן  והוא  בד”ה  להדיא  כ”ה   .91
כמו בית – מקיף דאו”י; מצד בחי׳ צל שבה, ה”ה מקיף דאו”ח. ]ועיג”כ ד”ה סוכה שחמתה מרובה מצילתה 
הקרוב. – ויש להעיר מד”ה אתה  תשי”ד שמשמע שבית הוא מקיף השומר הפנימי, ומטעם זה נחשב מקיף 
אחד תשמ”ב )סה”מ מלוקט ח”א ע׳ תטו. וש”נ( שבהחמשה שמות, בד”כ בחי׳ חי׳ הוא דוגמת מקיף דלבוש 
ובחי׳ יחידה דוגמת מקיף דבית. אבל בכ”מ בכתבי כ”ק אדמו”ר האמצעי איתא שבחי׳ יחידה היא למעלה 
יחידה, כ”א רק בד׳ אמות הרחוקים בתכלית, ע”ש[.  בו בחינת  ישכון  גם מהמקיף דבית, שלכן בבית לא 
ע׳  ח”ב  מלוקט  )סה”מ  תשי”ד  ונחה  בד”ה  שמדייק  )ע”ד  מעלה”  “למעלה  הלשון  בכפל  ביאור  שזהו  ואוי”ל   .92

ואו”פ.   הקרוב,  מקיף   – מטה”  “למטה  ולפ”ז,  באו”א(.  שמבארו  אלא  ואילך(,  רצא 
תרעז(.  )ע׳  שכט  פרק  שם  וראה  פשי”ד.  ח”ב,   .93

. כאילו לא השכיל כלל”   . 94. בהמשך תער”ב שם מדובר בענין הצמצום מה שהרב “מעלים אור שכלו בעצמו 
להיות  השכל(  )מעצם  להתלמיד  השייך  השכל  נבדל  שעי”ז  הראשון(,  הצמצום  הוא  למעלה  )שדוגמתו 
)שדוגמתו  הרב  בשכל  עדייו  שכלול  כמו  להתלמיד  השייך  להשכל  בנוגע  גם  הוא  עד”ז  אבל  בפ”ע.  ניכר 
למעלה הוא בחי׳ אור השייך לעולמות כמו שהוא לפני הצמצום(, שגם זה בא ע”י צמצום – עיין המשך 

ובכ”מ.  ואילך.  רפו  ע׳  תרס”ו 
המאמר. לפני  לעיל  נעתק   – א  כתי”ק  ראה   .95



מאמר ערוך לו

בחי׳ מקיף הקרוב, שהרי  הוא  בזה שני הענינים96 – מצד עצמו  נמצא שגם  נמשך להתלמיד, 
ביחד  הקרוב.  מקיף  בחי׳  עדיין,  למעלה מהשפעה  הרב  אצל  אלא שנמצא  התלמיד,  זהו שכל 
כמו  ישיגו  שהתלמיד  שייך  שאינו  אותו,  יודע  שהרב  כפי  גופא(  התלמיד  )בשכל  בו  יש  זה,  עם 

בחי׳ מקיף הרחוק. זהו  ולגבי התלמיד  הרב, 

הרב  בשכל  שכלול  דהגם  התלמיד.  ערך  לפי  הוא  עצמו,  מצד  השכל  דהנה  הוא,  והענין 
מ”מ  עדיין,  לגבי׳  והעלם  מקיף  הוא  הלא  וא”כ  להתלמיד,  שיגיע  בכדי  צמצום  וצ”ל  עדיין, 
של הגילוי”. כי ענין ההעלם  “בחי׳ ההעלם  זהו בחי׳ מקיף הקרוב, ובלשון אדמו”ר נ”ע97 הוא 
צמצומים(98  )ע”י  יומשך  ממנו  שלכן  בעצם(,  סתום  לא  )אבל  המקבל  לגבי  רק  שסתום  מה  הוא  שבו 

זה. הוא הארה ממקיף  בפועל להתלמיד, דשכל התלמיד  ההשפעה 

שכל  שזהו  דהגם  יותר.  נעלה  באופן  ה”ז  התלמיד,  שכל  ויודע  רואה  שהרב  כפי  ומ”מ 
אינו שייך שיתקבל  )המשכה למטה(, אעפ”כ  ישר  ולכן הוא בכלל מקיף דאור  השייך להתלמיד, 

)שבאו”י(.  בבחי׳ מקיף הרחוק  הוא  לגבי התלמיד  ולכן  אותו,  יודע  כפי שהרב  אצל התלמיד 

אבל )ג( פנימיות שכל הרב, מכיון שזהו השכל השייך לעצמו בלבד, ולמעלה לגמרי משייכות 
יותר עמוק – סתום בעצם.  וזהו העלם  )שחוזר לעצמו99(,  חוזר  דאור  בחי׳ מקיף  ה”ז  להתלמיד, 

בכל שלבי השכל.  ודאו"ח,  דאו"י  והקרוב,  רואים מקיף הרחוק  במשל  קיצור: 

יב 
מעומ”ט בשכל הרב

שהרב ע”י  שלו,  החיצוניות  בחי'  שזהו  רק  הרב,  שכל  מן  נמשך  התלמיד  שכל  הלא   אמנם 
הוא  התלמיד  שלגבי  )למרות  הרב  שכל  פנימיות  שגם  מוכרח  וא”כ  שכלו.  מצמצם  	
)הנתינת  זה שבו  נותן מקום עכ”פ, לשכל התלמיד100. ומצד ענין  בבחי׳ מקיף דאו”ח, מ”מ ה”ה( 
הוא  גופא(  דאו”ח  )שבמקיף  למעלה  בחי'  ולפ”ז,   – )בחי׳ למטה(.  דאו”י  מקיף  בבחי׳  הוא  הרי  מקום(, 

נעלה עוד יותר. וזהו שיש בחי׳ עצם השכל שלו שהוא בבחי׳ העלם גם לגבי הרב עצמו, וכל 

של  העצמות  אל  הקירוב  “מפני  מ”מ  להמקבל,  השייך  החיצוניות  שגם  תרעז(  )ע׳  פשכ”ט  שם  גם  ראה   .96
שלפ”ע  ומה  המשפיע  שלפ”ע  מה  היינו  מדרי׳,  ב׳  זה  באור  ו”יש  המשפיע”,  לפ”ע  עדיין  ה”ז  המשפיע 

המקבל”.
בתחלתו. שם  פשי”ד   .97

שם. תרס”ו  עי׳   .98
רז. פרק  תער”ב  המשך  עי׳   .99

100.  ראה המשך הנ”ל פשצ”ב )סוף ע׳ תתז(: והרי התהוות זה, אף שנעשה שכל שאינו בערך עצם שכל הרב 
ממש.  מאין  יש  אינו  מ”מ  צמצום(,  ע”י  הוא  )שלכן 



לזד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

המקיף  אמיתית  וזהו  בעצם.  העלם  בחי׳  ומתעלם,  נבדל  הוא  בו,  ומתחכם  מוסיף  שהרב  מה 
מעלה”. “למעלה   – גופא  הרחוק  שבמקיף  העליונה  בחי׳   – דאו”ח 

ב׳  ישנם  ב׳ הבחי׳ דמקיפים בשכל התלמיד, משתלשל מזה שגם אצל הרב  וי”ל דזה שיש 
מדריגות אלו, וכמשנת”ל היסוד בזה, שכל אור מתחלק לב׳ מדירגות למעלה ולמטה – עצם 
והתפשטות, פנימיות וחיצוניות, בכל מקום לפי ענינו, אם זהו שכל הרב עצמו או שכל התלמיד.

לגבי הרב עצמו.  גם  הוא העלם  דאו”ח  והמקיף  בחי' מקיף בשכל הרב עצמו.  ב'  קיצור: 

יג 
ב׳ הענינים בכל השפעה

שב׳ איך  לבאר  גם(  אלא  דמקיף,  הסוגים  לב׳  כדוגמא  רק  )לא  הובא  ותלמיד  דרב  שהמשל   וזהו 
ולמטה  למעלה  שיש  זה  בהמשל,  דכמו  הדרגות.  בכל  הם  ולמטה  דלמעלה  הענינים  	
בהנמשל,  כמו”כ  עצמו,  הרב  בשכל  ולמטה  למעלה  בחי׳  שיש  מזה  משתלשל  התלמיד  בשכל 
דזה שיש בחי׳ למעלה ולמטה בכל הדרגות דהשתלשלות, משתלשל מזה שגם באוא”ס עצמו 
ומדריגה  בחי׳  עצמו  הוא  למעלה  שבחי׳  )ס”ו(  וכמשנת”ל  ולמטה,  דלמעלה  הענינים  ב׳  יש 

סתימות.    שבבחי׳  האור  עצם  חוזר,  דאור  מקיף  בבחי׳  שהוא  אלא  בהאור 

אוא”ס שלפני הצמצום  לפי שגם  הוא,  באוא”ס  ולמטה  לב׳ הענינים דלמעלה  והאפשריות 
העצמות102,  לגבי  לבד  הארה  הוא  האור  עצם  ואפילו  עצם101,  ולא  לבד  הארה  אור,  בחי׳  הוא 
ולכן שייך בו חילוקי מדריגות103, שכללותם הוא – למעלה ולמטה. ומזה משתלשל שיש בחי׳ 
למעלה ולמטה בכל המדריגות, כל מקום לפי ענינו ולפי אופן מדריגה ההיא. דלפני הצמצום, 
למעלה ולמטה קאי על עצם האור והתפשטות האור104, ולאחרי הצמצום בספירות הם ב׳ הבחי׳ 

ולבוש.  בית  ובעוה”ז הגשמי –  אנפין105,  ואריך  יומין  דכתר – עתיק 

עשה  דמצות  הקווים  ב׳  ניתנו  שבמ”ת  האדם,  בעבודת  ולמטה  למעלה  ענין  יובן  ועד”ז 
ומצות לא תעשה, שהם מקיף הקרוב ומקיף הרחוק106, וכן כללות עבודת האדם צ”ל הן בהקו 

101.  ראה ד”ה זה תשכ”ו ס”ב. ובד”ה מרגלא תש”ט: “דכל עצם בלתי מתחלק ואינו שייך בו פנימיות וחיצוניות, 
קסד.  ע׳  תרס”ח  סה”מ  גם  וראה  וחיצוניות”.  פנימיות  בו  דשייך  העצם  מן  חלוק  הארה  אבל 

צמצום  שלפני  הצמצומים  'קונטרס  ]עיג”כ  דאשתקד  לגני  באתי  בהמשך  כמשנ”ת  עצום  צמצום  ע”י  ובא  	 .102
בארוכה[. הראשון׳ 

הבא. במאמר  ההמשך  גם  וראה  ס"ג(.   – לעיל  הנדפס  ערוך'  )ב'מאמר  תשכ"ו  זה  ד"ה  ראה    .103
וחיצוניות   פנימיות  לעולמות,  השייך  ואור  לעולמות  משייכות  שלמעלה  אור  גופא,  האור  ובהתפשטות    .104

וכו׳. האור 
 .72 הע׳  לעיל  ראה   – בו.  הכלולים  והיומין  עצמו  אריך  גופא,  ובאריך   	 .105

)ועוד(. תרס”ו  וראיתם  ד”ה    .106



מאמר ערוך לח

)כנ”ל(.    גדולה  והן בהקו דשמחה  גדולה  דמלחמה 

קיצור: מעלת משל זה שבו מודגש הבחי' דמעלה ומטה בכל הדרגות, בכל מקום לפי ענינו. 
בעבודה. וכ"ה 

יד
פעולת המקיף דאו”ח

 וזהו שמקיף דאו”ח הוא ג”כ חלק מההשפעה לתלמיד אלא שהוא באופן דסתימות, וכמבואר
ג”כ  שנשפעים  סתומים,  דברים  שהם  ומשלים  הסיפורים  שזהו”ע  זה  שלאחרי  בפרק  	

עליו.  ופועלים  להתלמיד 

)ובפרט לימוד באופן דתלמוד בבלי שהוא  זו תורה שהיא בחי׳ מקיף הרחוק  וי”ל שהוא ע”ד חומה 
ופועלים  שנמשכים  עולם107,  הליכות  מלשון  הלכות  הוא  ענינה  זה  עם  וביחד  כנ"ל(,  או”ח,  בדרך 

בהעולם, אלא שהוא באופן דמקיף הרחוק108. – ועד”ז בבחי׳ אוא”ס למעלה מעלה, שזהו ג”כ 

השפעה, אלא שהיא באופן נעלמת, ובא למטה באופן של מקיף דאור חוזר – ומ”מ  ענין של 
ופעולה109. בזה השפעה  יש 

לנש”י  ניתן  המלחמה  נצחון  חוזר, שבשביל  דאור  מקיף  בחי׳  העליון,  אוצר  נתינת  וזהו”ע 
מישראל.  בכ”א  שישנו  יר”ש  של  האוצר  לבחי׳  כח110  נתינת  והוא  בזבוז,  של  ובאופן  זה,  גם 
כנ”ל(,  גדולה,  בשמחה  גם  וי”ל  גדולה  )מלחמה  חיל111  לשון  דצבא  באופן  ית׳  לעבדו  הוא  כח  והנתינת 
ארץ  עלי  לאנוש  צבא  הלא  כמ”ש112  מוגבל,  זמן  לשון  צבא   – העבודה  אופני  כל  בזה  ונכלל 
מזה, למעלה  פנימי.  הוא  גבול  שבחי׳  די”ל114   – ומקום113  הזמן  בגדרי  שנמשך  היינו   גו׳ 

נדה. סוף  ראה     .107
ס”ט. כנ”ל  שומר,  שהבית  ע”ד    .108

“אפי׳ במעט מזעיר  )לד, ב(:  ובתניא סו"פ כ"ז  “אסתלק”.  109.  ראה גם תשכ”ו הנ”ל. וראה גם לעיל ס”ב בפי׳ 
זו נמשכת קדושה עליונה  ומקדושה  וקדושתו לעילא הרבה,  יקרא דקב”ה  דאתכפיא ס”א לתתא אסתלק 
רב ועצום לעבודתו ית׳. וז”ש רז”ל אדם מקדש עצמו מעט למטה מקדשין  על האדם למטה לסייעו סיוע 

מלמעלה”. הרבה  אותו 
ס”ה. פר”ת  הרעשת  ד”ה  ועיג”כ  הקודמת.  שבהערה  תניא  ראה    .110

פ”י. ההילולא  המשך  עי׳    .111
א. ז,  איוב    .112

113. וכמבואר בסיום המאמר הראשון דהמשך ההילולא )סופ”ה( שלכל אחד ניתן זמן מוגבל למלאות שליחותו 
המלחמה. נצחון  עם  המלחמה  בעבודת 

114.  כי בנ”י נקראים אדם על שם אדמה לעליון – ראה עש״מ )להרמ״ע מפאנו( מאמר אכ״ח ח״ב סל״ג )קצג, 
פנימי,   – מנר”נ  כלולים  נש”י  והרי  הבא.  במאמר  הובא   – ועוד.  ב.  שא,  ב.  רסח,  ב.  כ,  א.  ג,  של״ה  ב(. 

הרחוק. מקיף   – יחידה  הקרוב,  מקיף   – חי׳ 



לטד"ה באתי לגני |‌‌‌ תשמ"ו

מ”ש115 הוציא ה׳ את בנ”י מארץ מצרים על צבאותם, למעלה מבחי׳ צבא116. – די”ל שזהו מקיף 
)בכללות(  חלוקים  שבנ”י  נבראו,  לצביונן  כמארז”ל117  צביון,  לשון  צבא  מזה,  ולמעלה  הקרוב. 
בהתכללות,  הם  ומ”מ  מימיך119,  ושואב  עציך  חוטב  עד  שבטיכם  מראשיכם  סוגים118,  לעשרה 
)ע”ד  )צביון(, שכלול מריבוי גוונים120 – די”ל שזהו מצד בחי׳ מקיף הרחוק  שזהו תכלית היופי 

יחד121. וכוללם  סוגים  לגמרי מחילוקי  בית( שמובדל 

גאולה  והשלימה,  האמיתית  בגאולה  הגמור,  לנצחון  עד  המלחמה,  נצחון  בא  זה  כל  דע”י 
קוממיות  ויוליכנו  ויגאלנו  יבוא  צדקנו  משיח  ע”י  ממש  בימינו  במהרה  גלות122,  אחרי׳  שאין 

בימינו ממש. דידן במהרה  לארצנו בעגלא 

הנצחון.  לגמר  בכל המדריגות שבנש”י עד  ונותן כח  פועל  האוצר  קיצור: 

hg

נא. יב,  בא   .115
ג. ס,  בא  תו”א  ראה   .116

א. יא,  ר”ה   .117
נצבים. ר”פ  לקו”ת  ראה    .118

נצבים. ר”פ    .119
יב. סי׳  אגה”ק  ראה    .120

121.  ראה תו”א חיי”ש קלא, ג. ולהעיר מסוד”ה פדה בשלום לאדמו”ר האמצעי )בשערי תשובה( שברבים היו 
הרחוק(. )מקיף  יחידה  בחי׳  על  קאי  עמדי 

ב. קטז,  פסחים   – ה”ג  תוד”ה  ראה    .122



מ

ד״ה ויאמר וגו' מה תצעק אלי תשמ״ו
מו״ח כ״ק  מאמר  וידוע  ויסעו1.  ישראל  בני  אל  דבר  אלי  תצעק  מה  משה  אל  ה׳   ויאמר 

אדמו״ר בעל ההילולא על פסוק זה מש״פ בשלח תרפ״ג2 – והוא רובו ככולו המאמר  	
שהוציא בעל ההילולא ליום ההילולא שלו3 – שמביא מה דאיתא במכילתא4 ובירושלמי5 שהיו 
משה,  שאמר  מה  הוא  האחרונות  הכתות  לב׳  והמענה6  הים,  על  בעמדם  בישראל  כתות  ד׳ 
אלי  תצעק  מה  ומסיים9,  מידי,  תתערון  לא  בזהר8  ואיתא  תחרישון7,  ואתם  לכם  ילחם  הוי׳ 

מילתא.   תליא  בעתיקא  כולא  הא 

וצריך להבין דהא פירוש מה תצעק אלי ע״ד הפשט הוא שאין הדבר תלוי בי אלא בישראל, 
בעתיקא  זה  שענין  דהגם  הוא,  הענין  אך   – בבחיי(.  איתא  )וכן  ויסעו  ישראל  בני  אל  דבר  ולכן 
תליא מילתא, ואתם תחרישון, מ״מ הכוונה בהמשכת עתיק גופא היא, לא רק בשביל הצלתם, 

ויסעו.   ישראל  בני  אל  דבר  אלא בשביל עבודתם – 

והיא בשביל בעבודה. עתיקא באתעדל”ע  המשכת  קיצור: 

ב
נצח

 ולבאר זה ממשיך בהמאמר10 שעבודת ישראל בכלל היא עבודת המלחמה ללחום מלחמת 
במלך  וכמו  שלמעלה.  האוצרות  הקב״ה  להם  פותח  זו  מלחמה  נצחון  ובשביל  ה׳.  	

טו. יד,  בשלח   .1
ע׳  יו״ד שבט תרפ״ג – שם  בא,  היום הזה דש״פ  ויהי בעצם  לד״ה  והוא המשך  ואילך.  ע׳ קפג  2. סה״מ תרפ״ג 

)תשמ”ו(.  זו  שנה  בא  דש״פ  הנ״ל  בד״ה  נת׳  ואילך.  קסח 
3. ד״ה באתי לגני ה׳שי״ת )סה״מ תש״י ע׳ 111 ואילך(. דכל המאמר שהוציא בעל ההילולא בקונטרס הראשון 
זה הוא המשכו במאמרי ההילולא, פרק  ומאמר  הנ״ל,  בא  יו״ד שבט תש״י, הוא המאמר דש״פ  בא  לש״פ 

ואילך.  )131 ע׳  )שם  יא 
יג.  שם,  פרשתנו   .4
ה״ה. פ״ב  תענית   .5

מענות. ד׳  להם  יש  ולכן  מחולקות,  עבודות  ד׳  מצד  מחולקות  דיעות  ד׳  הם  אלו  כתות  ד׳   .6
לפי קביעות  יו״ד שבט  יום ההילולא  חל  ב׳ דפרשת בשלח, שבו  דיום  סיום השיעור  והוא  יד.  7. פרשתנו שם, 

)תשמ”ו(. זו  שנה 
ב. מז,  ח״ב   .8

א(. מח,  )שם  הענין  כללות  שמפרט  אחר    .9
ואילך.  קפד  ע׳  שם  תרפ”ג   .10



אמד"ה ויאמר ה' אל משה מה תצעק אלי וגו' |‌‌‌ )המשך( תשמ"ו

הנאסף  יקר  דהון  לאוצרות  עד  אוצרותיו,  מבזבז  הוא  הרי  המנגד  ניצוח  שבשביל  ודם,  בשר 
מזה  השתמש  לא  מעולם  ואשר  המלכים,  אבותיו  ע״י  דור  אחר  דור  שנים  כמה  במשך  ונקבץ 
האוצרות  פותח  הוא  הרי  המלחמה  ניצוח  שבשביל  שלמעלה11,  במלך  הוא  עד״ז  דבר,  לשום 

מנגד.  חייו  גם  משליך  שהמלך  ועד  בזבוז,  של  ובאופן  שלמעלה, 

ועוד ענין מוסיף בעל ההילולא12, שנתינת האוצרות מאת המלך היא להשרים ופקידים שהם 
בפועל.  הנצחון  דוקא שהם הם העושים את  היא שיגיעו לאנשי החיל  והכוונה  פקידי החיל, 

קיצור: ב׳ סוגי מלחמה, וכשהוא מצד נצחון, נוגע לו בעצם חייו ומכ”ש שנוגע יותר מהאוצרות, 

ע”י הפקידים. הוא  ומוסיף שהבזבוז  ולכן מבזבזם. 

ג
הקדמת התקוני זהר

 ולבאר ענין האוצר מקדים תחילה13 מ”ש בתקוני זהר14 אור א״ס למעלה עד אין קץ ולמטה
למטה  אור  וגילוי  התפשטות  הו”ע  למטה   – ענינים  ב׳  שבאוא”ס  תכלית,  אין  עד  	
מטה, ולמעלה הו”ע העלם האור בהעלם אחר העלם ובעילוי אחר עילוי, ומבאר שני הענינים 

בארוכה. 

ואח”כ15 מוסיף שלמעלה כו׳ ולמטה כו׳ הן ב׳ מדריגות באוא״ס ב״ה שלפני הצמצום, אוא״ס 
למעלה עד אין קץ הוא בחי׳ עצם האור, מקיף דאו”ח, ואוא״ס למטה עד אין תכלית הוא בחי׳ 
התפשטות האור, מקיף דאו”י. ובסיום הענין16 מבאר שהאוצר קאי על בחי׳ עצם האור, ע”ש. 

דעצם  הענין  את  נשיאינו  רבותינו  ביארו  דרושים  דבכו”כ  כ”ז,  על  להקשות  יש  ולכאורה 
בעל  מקדימו  כאן  במאמר  ואילו  ואו”י(,  דאו”ח  הענין  )ובלי  הנ”ל17  זהר  תקוני  הקדמת  בלי  האור 
בהרחבה – בתחילה כמה פרקים לבאר ענין אוא”ס למטה,  בזה  וגם מפרש ומפרט  ההילולא 

11. שהמלך דלמטה דומה לו, דכ״א מישראל נקרא אדם על שם אדמה לעליון – ראה עש״מ )להרמ״ע מפאנו( 
ועוד. ב.  שא,  ב.  רסח,  ב.  כ,  א.  ג,  של״ה  ב(.  )קצג,  סל״ג  ח״ב  אכ״ח  מאמר 

ספי״א.  הנ”ל  המשך  שם.  סה״מ   .12
ואילך.  )132 )ע׳  פי״ב  הנ”ל  המשך  ואילך.  קפה  ע׳  שם  תרפ״ג  סה״מ   .13

חב״ד   – ספר הערכים  וראה  סע״ג.  לד,  יתרו  ז״ח  ב(.  מ,   – יט  תיקון  )וראה שם  נז  תיקון  סוף  תקו״ז  ראה   .14
ואילך.  תיט  ע׳  ד  כרך 

ס”ד.  לגני  באתי  בד”ה  כדלעיל   – זו  לשנה  השייך  הפרק  טז,  פרק  הוא  הנ”ל  בהמשך   .15
יז. פרק   .16

17. בשער היחוד פרק יו”ד, ובד”ה קדש ישראל תרס”ח )המשך תרס”ו. הובא בד”ה באתי לגני תיש”א בתחילתו( 
לפנה”צ  מדריגות  הג׳  שמבארים  בכ”מ  וכ”ה  ומבארם.  האור,  עצם  מבחי׳  החל  באוא”ס  מדריגות  ג׳  שיש 

דאשתקד. בהמאמר  ועיג”כ  ואו”י.  או”ח  וענין  התקו”ז  הקדמת  בלי 



מאמר ערוך מב

אוא”ס למעלה.   ענין  לבאר  עוד כמה פרקים  ואח”כ  לדרגת האוצר,  נוגע  שאינו 

דהאוצרות  המציאות  עצם  לא  הוא,  בהמאמר  החידוש  דעיקר  בזה,  הביאור  נקודת  וי”ל 
והב׳,  בז,  ולבוז  לשלול שלל  הא׳  ענינים,  ב׳  יש  במלחמה  דהנה  הבזבוז שלהם.  אלא  למעלה, 
בזה  יש  ולכן  האוצרות,  אל  ערך  לו  שיש  ענין  הוא  בז  ולבוז  שלל  דלשלול  נצחונו.  להוציא 
ואם אינו חשוב כ”כ כמו האוצרות, אינו שוה למלך  חשבון האם כדאי הבזבוז בשביל השלל. 

זה.  על  אוצרותיו  לבזבז 

להוציא  המלחמה,  ענין  ואמיתית  עיקר  שזהו  המנגד,  ניצוח  שבשביל  במלחמה  משא״כ 
נצחונו, שזה נוגע בעצם נפש המלך, הרי ענין זה הוא שלא בערך כלל להאוצרות, ולכן המלך 

בזבוז18.     ענין  ג”כ  מנגד, שזהו  חייו משליך המלך  יותר שגם  ועוד  מבזבז האוצרות – 

ועפ”ז י”ל דבהדרושים שמבארים המדריגות שבאוא”ס שלפני הצמצום, כולל מדריגת עצם 
האור, אין צורך בהקדמת התקו”ז. אבל במאמר זה שהמכוון הוא )לא רק לבאר המדריגה דעצם האור 
גם  ועד שהמלך משליך  ענין הבזבוז של האוצרות בשביל הנצחון19  ושזהו האוצר, אלא גם( לבאר 

מנגד – מוכרחת הקדמת התקו”ז. חייו 

וי”ל  האור.  עצם  דרגת   – הענין  גוף  לבאר  והו”ל  מיותרת,  התקו”ז  הקדמת  לכאורה  קיצור: 

ענין הבזבוז.  בא להסביר  שכ”ז 

ד
עצם והתפשטות 

עשר ששה  בפרק  שהחידוש  ההילולא20  דיום  לגני  באתי  בד”ה  משנת”ל  בהקדים  זה   ויובן 
וזהו  באור.  מדריגה  עצמו  הוא(  אלא  ההעלם,  כח  רק  )לא  הוא  ש׳למעלה׳  הוא,  	
הוא  וכן  ולמטה,  דלמעלה  הענינים  לב׳  מתחלק  עצמו  שהאור  כו׳,  למטה  כו׳  למעלה  אוא״ס 

בכל סדר ההשתלשלות, בכל מקום בהתאם למדריגתו. דלפני הצמצום, למעלה קאי על עצם 
)בספירות( הם  )מקיף דאו”י(, ולאחרי הצמצום  )מקיף דאו”ח( ולמטה קאי על התפשטות האור  האור 

אנפין.  ואריך  יומין  עתיק   – דכתר  המקיפים  ב׳ 

חייו  'משליך  ענין  ביאור  להדיא  מצינו  לא  בהמאמר   – שם.  לגני  באתי  המשך  קפה.  ע׳  שם  תרפ״ג  סה״מ   .18
.50 הע׳  לקמן  וראה  למעלה.  לומר  שייך  לא  דלכאורה  בנמשל,  מנגד׳ 

גו׳. ישקר  לא  ישראל  נצח  וגם  כט(  טו,  )שמואל-א  וכמ״ש   .19
ס”ה. ערוך׳  ב׳מאמר  לעיל   .20



מגד"ה ויאמר ה' אל משה מה תצעק אלי וגו' |‌‌‌ )המשך( תשמ"ו

בו  שייך  ואיך  ית׳23,  ומהותו  עצמותו  המאור22,  מעין  המאור  גילוי  הוא  שאור  והגם21 
חלוק  והארה  לבד,  הארה  הוא  האור  עצם  בחי׳  דגם  לבד,  הארה  שזהו  מכיון  מ”מ  מדריגות, 

ע”ש.   בו התחלקות מדריגות,  מן העצם, שייך 

כנ”ל.  בלבד,  הארה  שהוא  מהמאור  המשכה  שבבחי׳  האור  בנוגע  רק  הוא  הנ”ל  כל  אמנם 
אבל כשהאור כלול בעצמותו, שני ענינים אלו – למעלה ולמטה – אינם בבחי׳ התחלקות ח”ו, 
חילוקי  בו  ונעשה  המאור  מן  המשכה  בבחי׳  הוא  כשהאור  גם   – זאת  ועוד  ממש24.  חד  אלא 
בחי׳ למטה25  לבחי׳ למעלה על  יתרון  אין שום  לגבי העצמות  ולמטה, הנה  מדריגות, למעלה 
הענינים  גילוי   – הוא  ענינם  דכל  גמורה27,  בהשוואה  שווים  שקולים26,  קווים  שני  הם  אלא 

ושלימות העצמות מתגלה בשני הקווים29.  שבמאור28, 

פרט,  בדרך  א׳  כל  המדריגה,  בענין  רק  זהו  ביניהם”,  גדול  הפרש  ש”יש  בהמאמר  ומ”ש 
אחד30  מדבר  חלקים  שני  וע”ד  שווים,  הם  שבעצמות,  הענינים  גילוי  שלימות  בענין  אבל 

וש”נ. סי”ג.  שם   .21
א-ב(. )קל,  כ”ף  סי׳  אגה”ק   .22

כ”ף(.  פרק  ריש  )תניא  ומיוחד  יחיד  הוא  המאור  עצמות  והרי   .23
24.  ראה גם ד”ה זה תשכ”ו שמזה שכ׳ בהמאמר שהם ב׳ מדריגות, ויתירה מזו, שגם “יש הפרש גדול ביניהם”, 
ובד”ה  תרס”ו  עמך  כי  ד”ה  וראה  כלל.  התחלקות  אין  ביכולת  כי  העצמות,  ביכולת  מדובר  שלא  מוכח 

ובכ”מ.  וש”נ.  לז.  ע׳  ח”ד  רצו.  ע׳  ח”ב  מלוקט  סה"מ  הנ”ל.  קודש 
אנו  ורק  עצמות  הם  שניהם  הרי  “בעצמות  וגבול(  בל”ג  בענין   86 ע׳  )שם  הנ”ל  השמע”צ  ביום  ד”ה  ראה   .25

הבל”ג”. בענין  יותר  העצמות  את  תופסים 
.29 הע׳  וראה  ועוד.  תיש”א(.  )סה”מ  תרצ”ד  השמע”צ  ביום   .26

וגילוי עד אין שיעור  כשם שאוא”ס הוא למטה מטה בהתפשטות  “והנה  27. כמובן מהנת”ל בההמשך פרק טו: 
ומספר כלל, הנה כמו”כ הוא אוא”ס למעלה מעלה עד אין קץ בבחי׳ העלם האור וכו׳” )ומיוסד על לשון 
עבודת הקדש )ח”א רפ”ח(: הא”ס ב”ה כשם שיש לו כח בבלתי בע”ג כמו”כ יש לו כח בגבול, דאם תאמר 
שלימותא  הוא  ואין-סוף  שלימותו,  מחסר  אתה  הרי  בגבול,  כח  לו  ואין  גבול  בעל  בבלתי  כח  לו  שיש 
דכולא(, דהלשון 'כשם׳ מורה על השוואה – עי׳ ד”ה באתי לגני תשכ”ה )מאמר ערוך ס”ב(. ועיג”כ תו”ח 

תש”ל. ומשה  אהרן  הוא  ד”ה  שמא.  ע׳  שם  מלוקט  סה”מ  ב-ג.  רכג,  בשלח 
תשכ”ה. היום  זה  תשי"ב.  והקריתם  גו'  וידבר  ד”ה  ועי׳  ד.  פרק  והאמונה  היחוד  שער  עי׳   .28

קוין  ב׳  להיות  העצמות  משלימות  וזהו  תתר(:  ע׳  ח”ב  תער”ב  )המשך  ה׳עת”ר  אלקים  וידבר  ד”ה  ראה   .29
דוקא כו׳. ובעצמות זהו מה שביכולתו להאיר וביכולתו שלא להאיר. וראה ספה”ע ח”ד ע׳ שסד-ה. וש”נ.

נצבים  אתם  ד”ה  גם  )ועי׳  שמא.  ע׳  ח”ד  מלוקט  סה”מ  ו(.  ופרק  שם.  והאמונה  היחוד  שער  שם.  תו”ח  עי׳   .30
לא.  ע׳  ח”ג  קודש  אגרות  וראה  ענ”ג.  ש”א  )ע”ח  פשוט”  אחד  “אור  בכללותו  נקרא  האור  והרי  תיש”א(. 

 – פ”א(.  )תשפ”ה(  הראשון׳  צמצום  שלפני  'הצמצומים  קונטרס  ועי׳   .473 ע׳  טו  חלק  לקו”ש 
 – שונים  סוגים  הם  גשמיים  דאוצרות  והנמשל,  המשל  בין  עיקרי  חילוק  יש  שלכאורה  בזה  להעיר  ויש  	
חזקיהו(,  למלך  לט(  )ישעי׳  הנביא  ישעי׳  מדברי  )ולהעיר  לגלותם  המלך  דרך  שאין  חתומים  אוצרות 
מדריגותם  בענין  רק  הוא  החילוקים  כל  בנמשל,  אבל  לגמרי.  נפרדים  והם   – לגלותם  שדרכו  ודברים 



מאמר ערוך מד

חלקים  שני  שהם  ואריך,  עתיק  וכמו  בהשתלשלות,  מקום  בכל  י”ל  ועד”ז  זא”ז31.  שמשלימים 
מספירה אחת – ספירת הכתר. 

קיצור: נת”ל שכל האור הוא 'כפול׳ בבחי׳ למעלה ולמטה, כי אור הוא הארה ואינו לגמרי 

ולגבי העצמות שניהם שווים.    יחיד כעצמות המאור, 

ה
הבזבוז

באוא”ס שני הענינים – למעלה  בפירוש התקו”ז שיש  ומאריך  י”ל הטעם שמקדים  ועפ”ז 
חפצי  שאר  החתומים  האוצרות  בין  ההשוואה  הוא  דבזבוז  הענין  תוכן  דהנה  כו׳.  ולמטה  כו׳ 
המלוכה הגלויים, דמכיון שהנצחון נוגע עד לעצם נפש המלך ממש, לכן כל הענינים משתווים 

בבזבוז האוצרות.   הוא  זה  ענין  וגילוי  לפניו. 

וכעין זה יובן דוגמתו למעלה שהנצחון מגיע בהעצמות, ומצדו ית׳, אוא”ס למעלה עד אין 
קץ )עצם האור שלמעלה מגדר גילוי(, ולמטה עד אין תכלית )התפשטות האור שבגדר גילוי( 

בבזבוז האוצרות.  זו מתגלה למטה  והשוואה  כנ”ל,  הם שווין ממש 

וזהו שאינו מספיק לבאר רק המדריגה דעצם האור )האוצר(, שהרי בפני עצמה זוהי מדריגה 
פרטית ומובדלת. כ”א מקדים כללות הענין דאוא”ס, שכולל למעלה ולמטה יחד, ומצד העצמות 

באים בהשוואה.  ולכן מצד העצמות הם  קווים שקולים,  הם שני 

גילוי העצמות,  מעניני  אלא אחד  פרטי  ענין  אינו  האוצר  כי  להקדים התקו”ז,  הצורך  קיצור: 

והרי בזבוז האוצרות הוא מצד העצמות. ע”כ צריך לבאר שני הענינים דלמעלה ולמטה.

מאור  חלק  הוא  גם  ממנו  שלמטה  והמדריגה  ב”ה,  באוא”ס  מדריגה  הוא  דהאוצר  ח”ו.  נפרדים  לא  אבל 
שהחילוקים  ]והגם  דוקא.  התקו”ז  הקדמת  ע”י  מובן  וזה   – כנ”ל  אחד,  דאור  והתפשטות  העצם   – זה 
בארוכה  ראה    – בדקות.  הם  אך  דאשתקד,  לגני  באתי  בד”ה  כמבואר  צמצומים,  ע”י  נעשו  במדריגות 

ד-ה[. פרק  הנ”ל  בקונטרס 
31. וראה מאמר שלפנ”ז )ס”ב( שבמ”ת נתנה עבודת האדם בב׳ הקווים דחיוב ושלילה, אנכי ולא יהי׳ לך )יתרו 

 – ע”ש.  כו׳,  ומל”ת  מ”ע  ב-ג(, 
ועפ”ז י”ל שהוא ע”ד “אחת דיבר אלקים שתים זו שמעתי )תהלים סב, יב(, שקאי על ב׳ דברות הראשונות  	
אדה”ז  הובא שו”ע  רסו.  רמז  ירמי׳  ילקוט שמעוני  תל”ב.  תקו”ז  ב.  פא,  יתרו  )זהר  אחד  בדיבור  שנאמרו 
שמתגלה  כפי  אבל  א׳,  דיבור  הוא  'אלקים׳  שמצד   – תרס”ה(  העם  וכל  רד”ה  ועיג”כ  ס”ח.  סתצ”ד  או”ח 
)'שמעתי׳(  ועד”ז כאן, שמצד עצמות המאור הכל אחד, אבל מצד הגילוי  'שתים׳.  )'שמעתי׳( הוא  אלינו 
מהדרן  ולהעיר  ואילך.   302 ע׳  תנש”א  סה”ש  )ועיג”כ  ולמטה  למעלה   – )'שתים׳(  קווים  לב׳  מתחלקים 
טוב  ועשה  בחי׳  לי  ומה  מרע  סור  בחי׳  לי  “ומה  ל:  פרק  תניא  וראה  ואילך(.  ס”ד  תשל”ה  הרמב”ם  על 

ואילך(.  119 ע׳  ח”ו  לקו”ש  )ועיג”כ  ב”ה”  ומיוחד  יחיד  הקדוש  המלך  מצות  היא  הכל 



מהד"ה ויאמר ה' אל משה מה תצעק אלי וגו' |‌‌‌ )המשך( תשמ"ו

ו
הבעש”ט והמגיד

 ולהבין המשכה זו )ענין הבזבוז( בעומק יותר, יש לבאר תחילה מ”ש בעל ההילולא32 שבזבוז
למלך  שיש  פשוט  הלא   – תמוה  ולכאורה  ופקידים.  השרים  ע”י  הוא  האוצרות  	
חמשים,  מאות,  אלפים,  )שרי  החיל  פקידי  לו  יש  מלחמה  שלצורך  ומכ”ש  תפקיד,  לכל  ממונים 
בהוספה  קמ”ל  ומאי  המלך,  וציווי  רצון  כפי  הצבא  עניני  כל  מתנהל  פיהם  על  אשר  עשרות33( 

רק  לכאורה  הוא  הגלויים  ודברים  החתומים  דברים  שמשתווים  דזה  להבין,  צריך  ועוד  זו. 
על  יחוסו  שלא  יערב  מי  ופקידים,  השרים  מצד  אבל  שלו(,  הנצח  מדת  )מצד  עצמו  המלך  לגבי 

הבזבוז.

ומאוחדים עם מלך בכל  נעלים המקושרים  בזה, שהכוונה כאן היא לשרים  י”ל הענין  אך 
בין  ולכן הם נעשים בבחי׳ ממוצע המחבר  ונוגע להם סיבת הבזבוז,  ונרגש  מהותם ועצמותם 
וישתדלו בבזבוז האוצרות לכל אנשי הצבא לצורך הנצחון.  המלך והעם, והם גם הם יתעסקו 
– ובהנמשל, השרים קאי על בחי׳ משה, שהוא בחי׳ ממוצע המחבר34 כמ”ש35 אנכי עומד בין 

גו׳.  וביניכם  ה׳ 

הוי׳,  דבר  את  לכם  להגיד  וביניכם  הוי׳  בין  עומד  אנכי  מ”ש  דהנה  הוא36,  הענין  וביאור 
שהוא  כמו  הוי׳  דבר  את  לכם  להמשיך  פי׳  להגיד  בכדי  הנה  הדברות,  עשרת  הם  הוי׳  דדבר 
בין  ממוצע  הוא  דמשה  וביניכם,  הוי׳  בין  עומד  אנכי  משה  אומר  ע”ז  עכוב,  שום  בלי  ממש 
הקב”ה וישראל, דאמצעית משה אינו דומה לשאר ממוצע. דהנה כל ממוצע המחבר ב׳ ענינים 
שהם רחוקים זמ”ז, אם היות שהוא מחבר אותם ומאחדם ע”י אמצעית שלו, ומ”מ הרי בהכרח 
האור38.  חיצוניות  בחי׳  הוא  למטה  שנמשך  ומה  המתורגמן(37.  )וכמשל  ביניהם  ויפסיק  יגביל  כי 
מדברת  שכינה  וכמאמר39  כלל,  מפסיק  ואינו  שמחבר  מה  רק  שהוא  משה  אמצעית  משא”כ 

הוי׳ כמו שהוא.  דבר  גרונו של משה, שהוא  מתוך 

והמשל בזה, כמו שיוצקים משקה היין או השמן ע”י משפך וצינור, דאותה המשקה ממש 

ספי״א.  שם  לגני  באתי  המשך  קפה.  ע׳  שם  תרפ״ג  סה״מ   .32
יד(. לא,  )במדבר  כא.  יח,  שמות  ראה   .33

.158 ע׳  שלום  תורת  סה״ש  וש״נ.  ואילך.   10 ע׳  חי״ט  לקו״ש  ראה   .34
ה. ה,  ואתחנן   .35

תרנ”ט. שיחת  בפנים  פנים  ד”ה  וראה  ויעמוד העם תרפ”ב.  בד”ה  ההילולא  בעל  לשון  ע”פ  הוא  לקמן  הבא   .36
ועוד. תשנ”ב.  יתרו  ש”פ 

תרס”ו. וישלח  ד”ה  שם.  בפנים  פנים  ד”ה  גם  ראה   .37
שם.   .38

39. ראה זח”ג רלב, ב. ברע”מ. לקו”ש ח”ד ע׳ 1087. חכ”ח ע׳ 11 הע׳ 39. סה”מ תרפ”ב ע׳  רכא. הע׳ 279. וש”נ.



מאמר ערוך מו

ואינו  אותם  שמחבר  והצנור  המשפך  ע”י  הקטנה  להכלי  בא  הוא  הגדול  צנור  במקום  שהיתה 
מפסיק ומעכב כלל. כמו”כ הנה משה הי׳ ממוצע שע”י בא דבר הוי׳ כמו שהוא ממש. – וזהו40 
לבד,  הארה  כ”א  נמשך  שאינו  שבעולמות  הממוצע  כמו  שאינו  דתורה,  הממוצע  מעלת  ג”כ 

בחי׳ העצמית.  ונמשך  אין הממוצע מפסיק  ובתורה 

הב׳  הם  המגיד  והרב  שהבעש״ט  דורנו41  נשיא  אדמו״ר  מו״ח  כ״ק  שסיפר  מה  יובן  ועפ”ז 
 – אנפין42.  אריך  בחי׳  הוא  המגיד  והרב  יומין  עתיק  בחי׳  הוא  הבעש״ט  שבכתר,  דרגות 
ההשתלשלות  מסדר  חלק  הם  אלו  מדריגות  שהרי  בזה,  הפירוש  מהו  מובן  אינו  דלכאורה 
נתחדש  ומה  האריז״ל44,  לכתבי  עד  זה  ובספרי המקובלים שלאחרי  בזהר43  ענינם  הובא  וכבר 

והמגיד. ע”י הבעש”ט  בזה 

ומדריגות  בחינות  שהם  כפי  ואריך  עתיק  על  מדובר  הנ”ל  דבספרים  מובן  הנ”ל  ע”פ  אך 
הם  המגיד  והרב  שהבעש״ט  זה  ואילו  לבד.  הארה  בחי׳  שזהו  ההשתלשלות,  בסדר  פרטיות 
אלו  בחי׳  עצמיות  להמשיך  משה,  כמו  המחבר,  ממוצע  בחי׳  שהם  הוא,  ואריך  עתיק  בחי׳ 

לכאו”א מישראל.  למטה 

הבעש״ט   – הם  האחרונים45  אלה  בדורותינו  המלך  אוצרות  המשפיעים  שהשרים  וזהו 
בחי׳  גם  ביכולתם להמשיך  ונש”י,  בבחי׳ ממוצע המחבר עצמות  והרב המגיד46. דמכיון שהם 
עתיק, שנעתק ומובדל מצ”ע, שיומשך למטה47. ועד”ז, הגם שבחי׳ אריך הוא שרש להאורות 
עצמו  אריך  בחי׳  המגיד  המשיך  מ”מ  בלבד(,  )הארה  דאצילות  בכלים  להתלבש  שמתצמצמים 

קץ  אין  עד  למעלה  אוא״ס  ואריך,  דעתיק  הענינים  ב׳  העצמות,  מצד  כי  והטעם,   – למטה48. 

זה  וענין   – תרצ”ד.  צדיקין  עתידין  ד”ה  תקט.  ע׳  קלט  ע׳  תרס”ו  המשך  וראה  תער”ב.  אור  עוטה  מד”ה   .40
)ע”ש(.     והמגיד  הבעש״ט  של  ענינו  התורה,  בפנימיות  יותר  בגילוי  הוא 

 .215 ע׳  תרצ״ז   .141 ס״ע  תרצ״ו  סה״ש  גם  וראה   .60 ע׳  תש״ה   .19 ע׳  ריש  תש״ב   .322 ע׳  תרצ״ט  סה״ש   .41
תטז. ע׳  ח״ט  שלו  אגרות-קודש 

בניצו”א  כמ”ש  דאצי׳,  להספירות  מתייחסים  ואמוראים  שהתנאים  דמצינו  מהא  י”ל  שבזה  החידוש  גודל   .42
ואריך.  עתיק  לא  אבל   – יצחק(  לוי  בלקוטי  רבות  )מובא  האד”ר  ריש 

ב. קכח,  זח״ג  ראה   .43
ובכ״מ. א״א.  )יג(  ושער  עתיק  )יב(  שער  חיים  עץ   .44

45. דאתפשטותא דמשה בכל דרא ודרא – בתקו”ז, תיקון סט )קיד, א(. ועיג”כ ד”ה ואתה תצוה תשמ”א )סה”מ 
ובכ”מ. ואילך(.  קכט  ע׳  ח”ו  מלוקט 

.512-3 ע׳  ח”ב  לקו”ש  ראה   .46
בכח  היא  למטה  האור(  עצם   – ובשרשו  )האוצר,  עתיק  שהמשכת  סה-ו  ע׳  ח”ד  מלוקט  מסה”מ  להעיר   .47

דוקא. העצמות 
ד. ו,  תו”א  ראה   – והמשכה.  גילוי  לשון  “המגיד”  בשם  הרמז  ואוי”ל   .48



מזד"ה ויאמר ה' אל משה מה תצעק אלי וגו' |‌‌‌ )המשך( תשמ"ו

כפי  היינו  ונקודה אחת49,  אין תכלית, הם בהשוואה, ספירה אחת, ספירת הכתר,  ולמטה עד 
למטה50,  גם  כזה  באופן  נמשך  המגיד(,  והרב  )הבעש״ט  המחבר  ממוצע  וע״י  העצמות,  מצד  שהם 

כנ”ל. שזהו”ע הבזבוז, 

ואריך,  עתיק  הם  המגיד  והרב  שהבעש״ט  מה  ודמשה.  דתורה  וממוצע  סתם,  ממוצע  קיצור: 

אינו כהמדריגות שבספרי הקבלה, אלא הם השרים המבזבזים האוצרות בעצמיותם.

ז
הנהגתם

ידוע  דהנה  בתורתם.  וגם  המגיד  והרב  הנהגתם של הבעש״ט  באופן  ניכר51  הנ”ל   וי”ל שכל 
המכונה  יומין,  מעניני  לגמרי  ומובדל  נעתק  שהי׳  כזו  בבחינה  הי׳  הבעש״ט  שהנהגת  	
ובשרשו  יומין  עתיק  דזהו”ע  העולם,  בגדרי  כלל  התחשב  שלא  הנהגה”52,  בעל-שם׳סקע  אַַ“ 
שהי׳  הנהגתו53  היתה  זה,  עם  ביחד  אבל   – דאו”ח.  מקיף  קץ,  אין  עד  למעלה  אוא״ס  בחי׳   –
את  שואל  שהי׳  עי״ז  בהם,  הטמון  האוצר  את  ישראל  בבני  ומגלה  ישראל,  בעיירות  מהלך 

אויבערשטער׳.  דער  איז  'געלויבט  השם׳,  'ברוך  לו  שיענו  שבישראל  פשוטים  האנשים 

והרי באמרם זה, כוונתם היא לעצמותו ית׳, כמבואר בכ”מ בארוכה54 שאנשים פשוטים אינם 
הענין  קאי  הבחינה שעלי׳  את  יודעים  אינם  וגם  וכו׳,  עליונות  ומדות  תוארים  יודעים משום 
דברוך השם או געלויבט דעם אויבערשטען55, וכוונתם באמירה זו היא 'אליו ולא למדותיו׳56, 

49. למעלה מנקודה דחכמה. דנקודת החכמה היא התחלת המשכה פנימית )או”י(, בחי׳ אוא”ס למטה. משא”כ 
כאחד.  ולמטה(  למעלה  ואו”ח,  )או”י  שבמקיפים  המדריגות  ב׳  הכוללת  אחת  ספירה  הוא  הכתר  נקודת 

וש״נ.  ואילך.  קד  ע׳  ח״א  דברים  אדהאמ״צ  מאמרי  תשמ”ז.  תש”ז;  המעלות  שיר  ד”ה  ועי׳ 
נמשך  השרים  שע”י  העצמות,  בחי׳   – מנגד”  חייו  “משליך  שהמלך  בהמאמר  במ”ש  הרמז  גם  שזהו  ואוי”ל   .50
יז שהאוצר הוא  יש לבאר מ”ש בעל ההילולא בפרק  ועפ”ז אולי  גם כפי שהענינים הם מצד העצמות. – 
ובהע׳  מג,  ע׳  ח”ג  מלוקט  סה”מ  )ועיג”כ  עצמו  יז  בפרק  וגם  כמ”פ,  לפנ”ז  ביאר  שכבר  אף   – העצמות 

העצמות. מצד  שהם  כמו  הוא  גופא  האוצרות  של  ענינם  כי   – די”ל  האור.  עצם  בחי׳  הוא  שהאוצר   )34
צריך שיהיה  כך  כו׳  ובדעותיו  ניכר בחכמתו  “כשם שהחכם  ה”א(:  פ”ה  דעות  )הל׳  ע”ד מ”ש הרמב”ם  וי”ל   .51

ענינם. כל  שזהו  הנ”ל  ע”פ  ומכ”ש   – וכו׳”.  ובהילוכו  כו׳  ובמשקהו  במאכלו  במעשיו,  ניכר 
ובכ״מ.   .37 ס״ע  חי״ח  לקו״ש  גם  ראה   .52

ואילך.  167 ע׳  תש”ג  השיחות  ספר  וראה   .163 ע׳  תש”ד  השיחות  ספר  ואילך.   138 ע׳  אידיש  סה״מ   .53
עד  מקץ  תו״ח  ע.  ע׳  שם  סח.  ע׳  ענינים  יב.  ע׳  ח״א  תקס״ה  אדה״ז  מאמרי  ראה  ב.  יד,  וירא  תו״א  ראה    .54

וש״נ.  .20 ע׳  ריש  תרפ״ט  סה״מ  מג.  ע׳  תרנ״ד  סה״מ  ב.  ח,  ח״א  )לאדהאמ״צ(  תשובה  שערי  ג.  ]רטו[, 
כבפנים. אלא  לתואר  כוונתם  אין  תואר,  זהו  'השם׳  וגם  ש׳אויבערשטער׳  והגם   .55

תשרי.    יא  יום״  ״היום  וראה  הספרי.  בשם  רפ״ב  הכוונה  )לב(  שער  פרדס   .56



מאמר ערוך מח

עצמותו ומהותו ית׳, וכמאמר57 אני מתפלל לדעת זה התינוק. וי”ל יתר על כן, שאין זה אפילו 
לבדו.  ית׳  אליו  יודע כלל ממציאות הספירות, אלא רק  אינו  ענין של דעת כלל58, שהרי 

ונמצא שאותה הבחינה שהיתה אצל הבעש״ט בהיותו במקומו, בחי׳ עתיק, נעתק ממדותיו 
הי׳  למטה  שבא  כפי  וגם  ישראל,  בעיירות  גם  הבעש״ט  המשיך  כך  קץ,  אין  עד  למעלה  ית׳, 

זה התינוק59. גם מדעת  נעתק  בבחי׳ עתיק – 

גילוי  היינו  דנקודות,  באופן  לתלמידיו  תורות  אומר  שהי׳  המגיד  הרב  בהנהגת  ועד״ז 
האוצרות דפנימיות התורה, לא באופן דחכמה בינה ודעת60, אלא באופן דאריך אנפין, ששייך 
הי׳  היינו שגם למטה  כזה המשיך למטה,  ובאופן  )מקיף דאו”י(,  בבחי׳ אריך  אנפין61 אבל  לבחי׳ 

)נקודות(.  אנפין  באופן דאריך 

רואים בהנהגת הבעש״ט והרב המגיד המשכת עתיק ואריך, היינו שהמשיכו עצמיות  קיצור: 

)כמו שהם( למטה. אלו  מדריגות 

ח
תורתם

 ועד״ז בתורתם, שב׳ תורות העיקריות שאמרו הבעש״ט והרב המגיד מתאימות לההמשכות
דיש   – הבעש״ט  בשם  החסידות62  בתורת  שמביאים  התורות  אחת  דהנה  שהמשיכו.  	
דהבעש״ט  העיקריים  מהענינים  שזהו  לפי  הוא  הבעש״ט  בשם  זה  ענין  שמביאים  דמה  לומר, 
 – והיפוכו  דבר  יש  שבזה  בכולו׳.  תופס  אתה  במקצתו  תופס  כשאתה  'העצם  המאמר  הוא   –
וכולו,  מגדר מקצתו  לגמרי  למעלה  ונבדל  נעתק  מורה שהוא  שזה  כולו,  נמצא  במקצתו  דגם 
שפי׳  תפיסא,  הלשון  זו  בחינה  על  הבעש״ט  אומר  ואעפ״כ  קץ,  אין  עד  למעלה  אוא״ס  בחי׳ 
בזה  ומבואר בכמה מקומות64 שהכוונה  בי׳,  לית מחשבה תפיסא  זהר63  ע”ד מ”ש בתקוני  הוא 
ואעפ״כ  בו.  זו היא למעלה מתפיסא  בחי׳ מחשבה  גם לבחי׳ מחשבה עילאה דא״ק, שגם  היא 
בכולו,  תופס  הוא  הרי  מ״מ  בלבד,  במקצתו  שתופס  חושב  כשהתופס  שגם  הבעש״ט,  מחדש 

א(. קיח,  להצ״צ  )סהמ״צ  פ״ח  התפלה  מצות  בשרש  הובא  סקנ״ז.  הריב״ש  שו״ת   .57
.251-2 ע׳  ז”ך  חלק  לקו”ש   – ס”ה  תשמ”ו  הרמב”ם  על  הדרן  עי׳   .58

מו. ע׳  ח”ג  מלוקט  סה”מ  עיג”כ   .59
וש״נ.  .35 הערה   136 ע׳  חכ״ד  לקו״ש  וראה  )בסופו(.  ת״ו  תקו״ז   – מיני׳”.  “יתפרנסון   .60

ס”ח. שלפנ”ז  מאמר  ראה   – יומין.   .61
ובכ״מ. א׳פא.  ע׳  ח״ב  תקנג.  ע׳  שם  תטו.  ע׳  ח״א  תער״ב  תקכב.  ע׳  תרס״ו  המשך   .62

פ״ה. תניא  וראה  א(.  )יז,  בהקדמה   .63
סה״מ  וראה  ד.  פרק  סוף  תניא  ע״פ   – ואילך(  נא  ע׳  ח״א  מלוקט  )סה״מ  תשי״ז  רבים  מים  סוד״ה  ראה   .64

ועוד. רנג.  ע׳  ח״ב  תרל״ו 



מטד"ה ויאמר ה' אל משה מה תצעק אלי וגו' |‌‌‌ )המשך( תשמ"ו

)תפיסא(.   למטה  שנמשך  כפי  אבל   – קץ  אין  עד  למעלה  דזהו”ע  העצם,  כל  בזה  שנמצא 

ועד״ז בנוגע להרב המגיד, דידוע ששני ספריו של הרב המגיד )שנכתבו ע״י תלמידיו, ועד שכנראה 
דבנ״י  היחס  אשר  הוא  שתוכנה  בתורה  מתחילים  תורותיו(  של  הרשימות  את  בעצמו  המגיד  הרב  ראה 

והקב״ה הוא כמשל האב והבן, אלא שיש חילוק בין המשל והנמשל. דאב ובן בכלל65 הו״ע של 
ולפני הבן, כמו”כ בסדר  ולכן כמו שהאב הוא למעלה מהבן  )שמהאב משתלשל הבן(,  השתלשלות 
ההשתלשלות שבחי׳ אב קאי על ספירת החכמה, וממנה נמשכים כל הענינים שלמטה הימנה.  

 וע”ז מוסיף המגיד66 שבמשל, הבן חקוק במחשבת האב גם כשהבן עבר מכנגד פניו, אבל 
אצל השי״ת שייך זה לומר אף קודם שנבראו ישראל, שנחקק צורתם במחשבה. והיינו, שהבן 
ואפילו  ולפני העיבור,  )ישראל( נמצא בעצם האב, שחקוקים למעלה בדרגא שלפני לידת הבן, 

האב,  של  בעצמותו  הוא  שהבן  כפי  אלא  האב67,  בטיפת  )צורתו(  וכלול  נמצא  שהבן  איך  לפני 
ג”כ ענינו של אריך אנפין, שבחי׳ האנפין,  זהו  והרי  )בהשוואה(.  והאב הם בדרגא אחת  כשהבן 
שהם הספירות דסדר ההשתלשלות, שזהו בחי׳ בן המשתלשל למטה מהאב, הנה באריך אנפין 
המגיד  מבאר  ואעפ”כ  דאו”י(,  מקיף  תכלית,  אין  עד  למטה  אוא״ס  זהו”ע  )ובשרשו  דהשוואה  באופן  הם 

כפי שנש”י הם למטה.   גם  זה  שנמצא קשר 

אותם  ביארו  ואריך,  עתיק  בבחי׳  עצמם  מצד  שהם  ענינים  שגם  בתורתם  גם  רואים  קיצור: 

לכאו”א מישראל למטה. באופן ששייכים 

ט
משה

ענינים נתבארו  כנ”ל,  המגיד  והרב  הבעש״ט  ע”י  האוצרות  עצם  שנמשכו  לאחרי   והנה 
אלו גופא באופן דחכמה בינה ודעת במאמרי אדמו״ר הזקן ואדמו״ר האמצעי ואדמו״ר  	
הצ״צ ואדמו״ר מהר״ש ואדמו״ר )מהורש״ב( נ״ע וכ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו, אשר בתר רישא 
הבעש״ט  דעניני  היינו,  לגני(,  באתי  )בד״ה  בארוכה  כמשנת״ל  הכל69,  הוא  והנשיא  אזיל68  גופא 

נשיאינו70.  רבותינו  ע״י  ואחד  אחד  לכל  נמסרו  אנפין(  ואריך  יומין  )עתיק  המגיד  והרב 

וש״נ. )אבא(.  אב  ערך  חב״ד   – הערכים  ספר  בכ״ז  ראה   .65
ו(. סימן   – ואילך  תש״מ  קה״ת,  )בהוצאת  ג  ב,  או״ת  ראה   .66

ובכ״מ. ער.  ע׳  ח״א  תקס״ח  אדה״ז  מאמרי  ב.  קג,  בלק  )לאדהאמ״צ(  ביאוה״ז  ראה   .67
א. מא,  עירובין   .68

כא.  כא,  חוקת  פרש״י   .69
לחתנו  כ”ק אדמו”ר מהוריי”צ שכתב  ב[ מכתב  ]עו,  נח  ע׳  ב׳  חוברת  )התמים  בעל ההילולא  להעיר ממ”ש   .70
הרב שי׳, נדפס גם באגרות קודש אדמו”ר מהוריי”צ ח”ב ע׳ שסב ואילך: “...במלות קצרות, מורנו הבעש”ט 
אפשר  איך  הראה  נ”ע  הגדול  רבינו  ומורנו  השי”ת.  את  לעבוד  מען  דארף  ויא   – צריכים  איך  הראה  נ”ע 



מאמר ערוך נ

וזהו ויאמר ה׳ אל משה מה תצעק אלי דבר אל בני ישראל ויסעו, שהמשכת בחי׳ עתיקא 
קדישא, כמאמר בעתיקא תליא מילתא, הכולל עתיק ואריך, אוא״ס למעלה עד אין קץ ולמטה 
נותנים  זה  אוצר  אך  ויסעו.  בנ״י  אל  דבר  דבנ״י,  המלחמה  נצחון  בשביל  הוא  תכלית,  אין  עד 
ע״י השרים והפקידים, ולכן נאמר ויאמר ה׳ אל משה דוקא, דההמשכה היא ע״י משה דוקא, 

דור. בחי׳ משה שבכל  ע”י  ועד”ז  פקידי החיל, 

ים סוף  וכמ״ש72 בקריעת  זכו היתה הגאולה אז באופן דגאולה שאין אחרי׳ גלות71,  ואילו 
תביאמו ותטעמו בהר נחלתך גו׳ ה׳ ימלוך לעולם ועד, גאולה נצחית שאין אחרי׳ גלות73, שאז 
הי׳ כיבוש שלם ושלימות נצחון המלחמה. אלא שאח״כ מפני איזו סיבה שתהי׳, ובעיקר מפני 
שנורא עלילה על בני אדם74, נתעכב הדבר עוד זמן רב, ועכשיו הדבר תלוי במעשינו ועבודתינו 

כל שית אלפי שנין דהוה עלמא76.  ועבודתינו במשך  בתוככי מעשינו  זמן משך הגלות75,  כל 

לו  עצמו, שאמר  רבינו  ע״י משה  כנמסר  ויסעו,  ישראל  בני  אל  דבר  שיהי׳  היא  והעבודה 
משה  מעשה  כל  ובפרט  בכלל,  נצחית77  היא  התורה  שהרי  עתה,  גם  נצחי  ענין  שזהו  הקב״ה, 
הם נצחיים78, ובפרט הדיבור וההוראות והעמל79 דמשה שהם נצחיים, ובמיוחד ההוראה שמסר 
לקריעת  באים  ויסעו, שמזה  ישראל  בני  אל  דבר  בתור ממוצע המחבר, שיהי׳  משה מהקב״ה 
ים סוף, דקריעת ים סוף מביאה את הגילוי דתורתו של משיח80, שיהי׳ הלימוד בבחי׳ ראי׳81, 
ממש,  בימינו  במהרה  גו׳82,  אותי  ידעו  כולם  כי  גו׳  רעהו  את  איש  עוד  ילמדו  ולא  שיהי׳  עד 

צדקנו. ע״י משיח  והשלימה  בגאולה האמיתית 

– ויא קאן מען לעבוד את השי”ת”. “הבעש”ט הוא ראש המחנכים ורבינו הזקן ראש המדריכים”. – ספר 
השיחות תש”ג ע׳ 187 בשם אביו כ”ק אדמו”ר מהורש”ב נ”ע. “מורנו הבעש”ט האט אוועקגעשטעלט דעם 
סולם און הוד כ”ק רבינו הזקן האט געגעבן די כחות אויף ארויפצוגיין אויפ”ן סולם אז יעדער איד זאל 

השי”ת.    אלול  ח”י  שיחת  וראה   .120 ע׳  תש”ה  השיחות  ספר   – למעלה”.  צוקומען  קענען 
א. רכא,  זח״ג  ראה   .71
יז-יח. טו,  פרשתנו   .72

שם פרשתנו  פרש״י  ראה   .73
וש״נ.  .395 ע׳  חי״ח  לקו״ש  א-ב.  ]קנד[,  יג  תולדות  תו״ח  ד.  וישב  תנחומא  וראה  ה.  סו,  תהלים   .74

רפל״ז. תניא  ראה   .75
א. לא,  ר״ה  ראה   .76

רפי״ז.  תניא   .77
א. ט,  סוטה   .78

כח. סימן  אגה״ק  ראה   .79
ובכ״מ. ואילך.  א(  )פג,  פנ״ב  )לאדהאמ״צ(  האמונה  שער  ואילך.  ד  טז,  צו  לקו״ת  ראה   .80

וש״נ. ואילך.  ר  ס״ע  תרח״ץ  סה״מ  ואילך.  א(  )פט,  פנ״ו  שם  האמונה  שער  א-ב.  יז,  שם  לקו״ת  ראה   .81
לג לא,  ירמי׳   .82



אנד"ה ויאמר ה' אל משה מה תצעק אלי וגו' |‌‌‌ )המשך( תשמ"ו

גופא נמסרו באופן דחב”ד ע”י רבותינו נשיאינו. כמו  והאוצרות של הבעש”ט והמגיד  קיצור: 

גאולה שלימה.  ובמהרה תהי׳  ע”י משה, ממוצע המחבר,  אז  שהי׳ 

hg

לע"נ

ברוך שלום דובער ז"ל ע"ה
בן יבלח"ט מיכאל חנוך שי'

ראש חודש שבט ה'תשנ"ח

תנצב"ה




