
קונטרס

מסע הבוחר
מחקר עיוני במהות הבחירה חפשית והשלכותיה בחיי היום יום





מסע הבוחר

3

בס"ד

פתח דבר

בעז"ה הנני בזה להוציא קונטרס "מסע הבוחר - מחקר עיוני במהות 
הבחירה חפשית והשלכותיה בחיי היום יום".

הכוח  להבנת  סלולה  דרך  הקורא  לפני  לפרוש  הקונטרס,  מטרת 
הגרעיני המונח בחיקו תמיד, מאין הוא בא, איה מקומו, ואיך להביאו מן 

הכח אל הפועל.

חבריי  קרוביי  ומוריי  להוריי  עמוק  ולב  מקרב  להודות  כאן  ברצוני 
וידידיי שעזרו ותמכו לי בכתיבת דפים אלו, ובפרט לידידי הרה"ת יצחק 

שי' איזאווי, שעמד לימיני והעניק יסודות לגשת אל סוגיא נפלאה זו. 

רב  שידיו  סגל,  שי'  הלוי  (בהרש״ז)  מענדל  מנחם  הת'  לידידי  וכן 
הדבר  כל  וללבן  לברר  ארוכות  שעות  איתי  וישב  התורה,  חלקי  בכל  לו 

הקשה שהבאתי אליו.

וכן לידידי ש"ב הת' מנחם מענדל (בהר"ח) שי' קפלן שעבר על כל 
הכתוב כאן, ובעינו החדה העיר לי מאות הערות ותיקונים.

בעיצוב  שעסק  שטאק  שי'  הכהן  לייב  זלמן  שניאור  הת'  לידידי  וכן 
הקונטרס והכנתו לדפוס.

כל  על  והארות  הערות  לו  שיש  מי  לכל  שטוחה  בקשתי  כן 
אימייל או   (1-248-470-9380) טלפון  דרך  אלי  לפנות  כאן,  הנכתב 

(mendelc12345@gmail.com) ע"מ לזכות בהם את הרבים.

וע"ז באתי על החתום, 
ישראל אריה ליב (אריק) בהרמ"מ שם-טוב.

יום הבהיר י' שבט תשפ"ו.



מסע הבוחר

4

תוכן העניינים:
פתח דבר......................................................................................... 3
5 ......................................................................... פרק א׳: שני גויים בבטנך

מציג את הפיצול בזהות האדם, המעורר את השאלה המייסרת:

פרק ב׳: מיהו הבוחר?............................................................................... 9

מעל  להתעלות  לאדם  המאפשרת  הראשונה  כמדרגה  השכל  את  מזהה 
מדותיו.

17 ............................................................ פרק ג׳: האדם אין, ובחירה מניין?

מציב את הקושיא הגדולה המאיימת לבטל את מושג הבחירה.

פרק ד׳: סיבת הסיבות............................................................................. 22

מנסה לאתר מקור "סיבת הסיבות" שאינה כפופה לשום גורם חיצוני.

פרק ה׳: ועצם - לא תשברו בו!................................................................. 25

מנסה לשווא לתאר שום תיאור על עצמותו ית' – מקור כל תואר וגדר.

32 .......................................................................... פרק ו׳: ואוהב את יעקב

יוצר  ובכך  שכלי,  טעם  ללא  עצמו  מהבוחר  הנובע  ככח  העצם  בחירת  מבאר 
קשר עצמי עם הנבחר.

38 .................................................................. פרק ז׳: ראיון עם תא מן הגוף

משתמש במשל ביולוגי לבאר איך בחירה זאת משתקף בעולמו של הנבחר.

47 ......................................................... פרק ח׳: כח הבחירה ושטח הבחירה

הופכת  ה'  אהבת  שבו  הבחירה"  כ"שטח  המוגבל  בעולם  הצורך  את  מבאר 
מ"אוצר גנוז" ל"חיבה ניכרת".

54 .............................................................................. פרק ט׳: בשדה הקרב

מוריד את כח הבחירה אל לוח השחמט של החיים, שבו המלחמה מול היצר 
היא הכלי היחיד לגילוי תוקף העצם.

......................................................  לא הוכנס למהדורה זו עיונים לפרק ב': 

מבאר כח הבחירה כפי שמשתקף בג' מוחין: חכמה בינה ודעת.

61 ............................................................................................ אחרית דבר



מסע הבוחר

5

פרק א'- שני גויים בבטנך.

״ראה נתתי לפניך את החיים ואת הטוב, את המות ואת הרע..ובחרת 
בחיים1״

מה הם ב׳ האפשריות האלו; חיים ומוות? 

ועוד, מה שייך על זה ציווי? הלא אפילו בהמה יודעת שלא לקפוץ אל 
האש והיא לא תמות2; והתורה, שהיא חכמתכם ובינתכם, צריכה לצוות 

שלא לבחור במוות?!

על  יועיל  מה  במוות,  שרוצה  אדם  בן  קיים  סיבה  מאיזו  אם  ולאידך, 
כך הציווי של "ובחרת בחיים"? אם כבר אינו חפץ בתורת חיים, לא ירצה 

גם בציווּיה…

(ואדרבה, בזה שיבחור היפך הוראת התורה יתמלא אז רצונו, ונמצא 
חוטא נשכר!)

עוד זאת, שגם כל ענין הציווי בזה תמוה: הרי כל עניין הבחירה הוא 
לו  מורה3  התורה  ואם  לזה,  זה  בין  בוחר  וברצונו  מדעתו  עצמו  שהאדם 

במה לבחור; הלזה בחירה ייקרא?

ונשמות אני עשיתי…

אך הנה ידוע4 ״דלכל איש ישראל..יש..שתי נפשות. נפש אחת מצד 
הקליפה וסטרא אחרא... ונפש השנית בישראל היא חלק אלוקה ממעל 

ממש״

גברא אגברא קא רמית?

האומנם  נפשות?  שתי  הפירוש  מהי  ביאור,  צריך  גופא  הא  אמנם, 
יעלה על הדעת שנמצאים ב׳ אנשים בתוך כל א'?

ויטען  למחרת  יבוא  ביתו,  את  ושרף  בשונאו  נקם  א׳  באם  כלומר; 
בבית דין "הרי מעשה הקלקול בא אך ורק מצד נפשי הבהמית המלאה 

1) נצבים, ל, טו-יט.
2) ראה סמ"ע לשו"ע חו"מ רסשפ"ג.

3) ראה פרש"י נצבים שם: "..ומעמידו על חלק היפה ואומר לו את זה ברור לך".
4) תניא פ"א-ב (בשם עץ חיים שער נ׳ פ״ב).



מסע הבוחר

6

מדות רעות כרמון, אך השומר אחי 
רק  כעת  נמצאת  דין  בבית  אנכי? 
מפשע…"  החפה  האלקית  הנפש 
דיני  כל  עוקרת  כזו  שסברא  ומובן 

התורה!

הנפש מהי?

הוא  ״נפש״  שהפי'  אלא5 
כפירוש רש״י6 ״נפשי-רצוני״. והיינו, 
בו  קיימים  מישראל  אדם  שלכל 
מדובר  שאין  מובן  אך  רצונות.  שני 
על  אם  כי  פרטי,   רצון  סתם  על 
זה  רצון  ציר  שעל  כולו,  החיים  רצון 
סובבים כל שאר הרצונות ופעולות 
שננער  משעה  הפרטיות  האדם 

לצאת ממעי אמו7.

5) לע״ע לא מצאתי מפורש שיאמר שפי׳ נה״ב הוא רצון בהמי, וששני הרצונות שרשם 
בעצם היחידה. אך כן משמע בכ״מ שגילוי היחידה פועל על הנה״ב (ראה לדוגמא ד״ה פדה 
בשלום תשכ״ב), כיון דבבואה דבבואה לית להו. והפיצול ביניהם מתחלת מכח הרצון ואילך 

(חיה). וראה ד"ה ואשה אחת תשמ"ו הע' 31..

ובעיקר נסתייעתי בזה ע״פ משנ״ת בלקו״ב לר׳ הלל מפאריטש (על שער היחוד ע׳ קסו 
דבר  עליית  א.  תנועות:  מב׳  כלול  שבאדם  הרצון  שעניין  משמע  ושם  א׳),  טור  ב׳-קסח  טור 
הירידה  וכח  שברצון  העלי׳  כח  (בלשונו:  הנרצה  להדבר  הרצון  הטיית  ב.  הרוצה  אל  הנרצה 

שברצון).

להחיות  חיות  ולהמשיך  להוריד  הרצון  בו  ומעורר  הנה״א,  לקראת  עולה  שנה״ב  ומבאר, 
הגוף ונה״ב.

ולכן לפ״ע האהבה עזה דנה״א לאלקות, הנה ע״י ירידת רצון נה״א למטה, יכול אהבה זו 
תוכן  ע"כ  הימנו.  גדול  יצרו  מחבירו  הגדול  כל  וכמאמר  עולם.  לעניני  עזה  לאהבה  להיתרגם 

דבריו.

(כח  עצם  אותו  של  הפכיים  ביטויים  הם  הרצונות  ששני  לכאורה,  משמע  הי׳  זה  ומכל 
הירידה וכח העלייה של אותו עצם). ואבקש מהקוראים להעיר בזה.

6) עה"פ "אין נפשי אל העם הזה" (ירמיהו טו, א).  ולהעיר מרש״י איוב ו, יא: ״נפשי- הוא 
יצר תאות אדם בכל מקום״. 

7) ראה רש״י, בראשית ח, כא. 

"ערבך ערבא צריך…"

נפתלי  ר׳  הרה״צ  על  מסופר 
השתובב  שבקטנותו  מרופשיץ, 
והשתולל באמצע הלימודים כדרכם 
הגיב  אביו,  בו  כשגער  ילדים.  של 
הרע  יצר  הרי  אשם?  אני  "מה  הילד 
ממני."  מרפה  ואינו  לזה,  מסיתני 
ללמוד  עליך  אביו "אדרבה,  לו  אמר 
באיזו  ראה  שלך!  הרע  מהיצר 
השליחות  עושה  הוא  מסירות 
שהוטלה עליו ללא הרף וללא לאות. 
ולא  בנאמנות  ה׳  לעבוד  עליך  כך 
"אבא,  הילד  השיב  ממנו"  להתפעל 
יכול  הרע  היצר  משווה?  אתה  מה 
הרע  יצר  אין  לו  כי  בנאמנות  לעבוד 

המפריע לו למלא את שליחותו…״



מסע הבוחר

7

רוח הבהמה יורדת היא למטה

עכשיו משקבענו שישנם שתי נפשות (רצונות יסודיים) באדם, צריך 
להבין מהו תוכן מהות הרצון של כל נפש?

נפש  נק'  –וע"כ  אנוכיים  חיים  לחיות  רוצה  הראשונה  הנפש  הנה8 
על  תמיד  שמביטה  ארבע;  על  ההולכת  לבהמה  הסימן  כי  הבהמית, 
הארץ9 ולא רואה את השמיים, והיינו שאינה יכולה לראות דבר שלמעלה 
לפניה  שמונחת  והשאלה  עצמה,  בשביל  רק  היא  חיי׳  כל  ולכן  ממנה– 
תמיד "מה תועלת יגיע לי מזה?", אם באוכל, כסף, כבוד, כל א׳ לפי טבע 

ותכונות נפשו הבהמית.

רוח האדם עולה היא למעלה

אמנם, הנפש השנית היא הנפש האלקית. פי׳, שכל מהותה ורצונה 
—לידבק בה׳ חיי החיים. וכל מה שהיא נגד רצון זה, שאינו לשם שמים, 
מפריד  אותה מדביקותה במקורה, והיא בורחת מזה כמטחוי קשת, כי 

בנפשה הדבר. 

ונמצא, שכל חיי׳ של נפה״א מכוונים למטרה אחת ויחידה – להיפרד 
בה'  ולהדבק  ה׳,  אור  על  ומסתירה   המגבילה  הבהמית,  הנפש  ממאסר 

בכל לבה נפשה ומאודה. 

עולה לנו מכאן, ששני רצונות האדם הם מן הקצה אל הקצה ממש, 
זה טוען כולה שלי וזה טוען כולה שלי, ״כמו שני מלכים נלחמים על עיר 
אחת, שכל א׳ רוצה לכבשה ולמלוך עליה, דהיינו להנהיג יושביה כרצונו 
הגוף  על  זו  עם  זו  הנפשות..נלחמות  שתי  למשמעתו..כך  סרים  ושיהיו 
וכל אבריו, שהאלקית חפצה ורצונה, שתהא היא לבדה המושלת עליו 

ומנהיגתו..אך נה״ב שמהקליפה, רצונה להיפך ממש..10״

שני שבילים לפניו

קמ"ל  ומאי  לבחור,  יש  שבהם  הדרכים  ב׳  הם  מה  מתבאר  ובכך 
מושכת  זו  אדם,  באותו  הפכיות  נטיות  קיימות  הרי  כי  בחיים",  "ובחרת 

8) תניא שם.
9) היום יום י"ג שבט.

10) תניא פ"ט.



מסע הבוחר

8

מזרחה וזו מערבה, ומה שנחשבת חיים לנפש הא', היא מוות לחברתה, 
והאדם נתון תמיד על פרשת דרכים, ויכול לעבור רק דרך שביל א׳. 

אלא שעל כך צפה ועולה שאלה עמוקה מהקודמת, והיא: איך האדם 
בוחר? הרי בשביל לבחור בין ב׳ דרכים, צריך שהאדם עצמו יהא מחוץ 
לשניהן. אך אם כל מהות האדם נלכד בין אש צולבת של שתי הנפשות, 

אז מי הוא שנשאר להיות בוחר ביניהם?…

…וְשָׁם נִמְצָא הָאָדָם —
 כַּאֳנִיָּה אֲבוּדָה בְּלֵב יָם.

 הַנֶּפֶשׁ מִתְפַּצֶּלֶת לִשְׁנַיִם,
 וְהַלֵּב נִשְׁבָּר לְמָאתַיִם,

 וְהַקֶּרַע עַד בְּנֵי הַמֵּעַיִים.

וּכִּשְׁנֵי שׂוֹנְאִים נֶאֱמָנִים —
 עַל סְפִינָה אַחַת נֶאֱבָקִים.

 כָּל דְּאַלִּים גָּבַר;
 וְשׂוֹנְאוֹ יוּשְׁלַ לַמָיִם.

אַ עוֹד קַט יִתְמַהְמְהוּ —
 וּשְׁנֵיהֶם תְּהוֹמָה יוּשְׁלְכוּ.

בֵר,  כִּי הָאֳנִיָּה חִשְׁבָה לְהִשָּׁ
 וְהַיָּם הוֹלֵ וְסוֹעֵר…

ועל כן צריך להקדים…



מסע הבוחר

9

פרק ב'1- מיהו הבוחר?

שני  בין  באדם  תמידית  מלחמה  שקיימת  יסוד,  קבענו  א׳  בפרק 
רצונותיו; אך נותרנו עם התמיה היכן המקום בו הוא מכריע ביניהם?  

אמנם, ידוע שעיקר מעלת האדם הוא בהיותו בעל שכל2. ויש לעיין, 
מה מיוחד בשכל האדם? הרי גם בבעלי חיים מצינו שכל, ואפילו פקחות 

וערמומיות, עד שלפעמים גם שכל האדם משתאה לה3.

שמיים  כמרחק  בע״ח  משכל  רחוק  האדם  ששכל  היא  האמת  אלא 
אלא  יותר,  ורחבות  עמוקות  שהשכלותיו  בכך  בכמות,  רק  ולא  מארץ; 

מרחק מהותי. ובהקדים:

דו-שיח עם האור

ידוע, שהשכל נקרא אור4, כי הוא דומה לאור בתכונותיו. אך מה הן 
תכונותיו של האור? הבה נשאל אותו בעצמו:

השואל: אורי ומאורי, אם יואיל נא בטובו להיגלות עלי ולשפוך אור 
על מבוכתי, כי ראיתי בך דברים נסתרים וסותרים: כי תאיר בכל הארץ 
הדבר  אך  מקום.  באותו  שליטתך  ידי  על  רק  נראה  והכל  עליה,  ולדרים 

היחיד שאינו נראה או תופס מקום, הוא אתה בעצמך?! 

כל  שם  ומעורפל,  גס  בעולם  נולדת  כי  משאלתך  ראיתי  אכן  האור: 
שיתגדל  וככל  מזולתו.  ונפרד  מחולק  לעצמו,  במה  לבנות  שואב  דבר 
טעמתי  שלא  ראשי  וחיי  עצמו.  בעיני  יתקדש  כך  בו,  שתופס  המקום 

1) לכללות הענינים שנת' בפרק זה, ראה: לקו"ש ח"ו ע' 112-113, ד"ה החלצו תרנ"ט אות 
שם  ובהערות  ד-ה  אות  תש״ל  פקודי  אלה  ד״ה  ואילך)  רכח  ע'  תרנ"ט  המאמרים  ה-ז, (ספר 

(סה״מ מלוקט אדר-סיון ע׳ צא).
נחשב  הוא  וידע  שישכיל  קודם  "והאדם  (פי"ז):  לפיה"מ  בהקדמתו  רמב"ם  2) ראה 

כבהמה, לא נבדל משאר מין החיות אלא בהגיון".
אלוקים  רכב  בד"ה  פקחותו  אודות  ראה  סא:)  (ברכות  שבחיות״  פיקח  ״שועל  3) וכהל׳ 
תרכ"ח: "שיש לו השכלה בפרטים שונים עוד יותר מהאדם, שהרי כשירצה האדם ללכדו, הנה 
הוא מגדר כל הדרכים לפניו לבלתי תוכל להינצל מאיתו, ועכ"ז הנה היא ממציא לה דרך איך 
לברוח מאיתו, ונמצא כי השכלת השועל מרובה יותר, שהאדם בשכלו לא בא ע"ז…" (תורת 

שמואל סה"מ תרכ"ח, ע' רסג בהוצאה חדשה). 
מן  האור  כיתרון  הסכלות  מן  לחכמה  יתרון  שיש  ״וראיתי  יג-יד)  ב,  (קהלת,  4) כמ״ש 

החושך. החכם עיניו בראשו, והכסיל בחושך הולך...״



מסע הבוחר

10

ואמת  אחדות  של  מעולם  רק  ממות;  מר  שנשיקתה  כזאת  מ״גדולה״ 
באתי, וה״גדולה״ שאני שואף אליה היא לגלות האמת דווקא בלי עירבוב 
מציאותי האישי. ועל כן ככל שאצליח להיות שקוף וזך, עד שלא יבחין 

בי הרואה כלל5 אלא בבהירות החפץ שאני מאיר בו, והיה זה שכרי.

השואל: תסלח לי אורי, כי נאה דורש אתה בודאי, אך הנאה מקיים 
הנך? או שמא נדמית לאותו חזיר המראה פרסותיו סדוקות לומר ״ראו 

שאני טהור וזך!״.  

האור: ולמה שתאשמני על זאת?

שעה  לפני  החדר  חפצי  כל  ישבו  איך  וראה,  נא  הבט  ובכן  השואל: 
השקט ושלום, מעורבים יחד במכסה הערב החופף עליהם עד שלא ניכר 
לבקר6  שפוט  וישפוט  בינינו,  לגור  באת  ואך  אור,  הבוקר  דל.  לפני  שוע 
ובהשתלט  וכו׳״,  כיסא  כאן  שולחן,  כאן  מיטה,  ״כאן  בינינו,  ולהפריד 
אורך עלינו, לא יתאפשרו שני חפצים לשכון במקום אחד. והלזה אחדות 

ייקרא?!

את  וליטף  המאירים,  פניו  על  חיוך  נסך  תלונותי,  את  האור  כשמוע 
לחיי באמרו: 

וגם שאלה זו נובע מגסות העולם, כי המה היו במורדי האור, לא הכירו 
דרכיו, ולא ישבו בנתיבותיו, על כן בוקר למו צלמות. כי בהיות ולא יוכל 
כל  ומטאטא  דוחה  כן  על  לאמיתתם,  הדברים  מציאות  לסבול  השקר 
שלום",  יקרא "שלום  החושך, ובערמומיותו  שטיח  תחת  שיתעלם  דבר 

ואין שלום! רק הכחשת המציאות. 

את  להוכיח  יכולים  היינו  האם  הפסק,  בלי  תמיד  מאיר  האור  היה  אילו  לחקור:  5) וראוי 
קיומו? או שמא אנו מודעים למציאותו רק מפני שחסרונו מורגש בשעת חושך? 

יום  בכל  המחדש  האלוקי,  האור  במציאות  להכחיש  אדם  יכול  מדוע  מתבאר  כן,  דאת״ל 
תמיד מעשה בראשית. דהיא הנותנת: דווקא מפני שהאור האלוקי מהווה את הבריאה ללא 
ניתן  לכן   – הגשמי  מהאור  במכש"כ  כלל–  עצמו  בפני  מורגש  שאינו  כזו  ובעדינות  הפסק, 
עדות  אלא  חולשה  אינה  הק-ל,  במציאות  להכחיש  שהאפשרות  ונמצא,  ממנו.  להתעלם 

לעוצמתו, כמאמר הכתוב (תהלים סו, ג): "ברוב עוזך – יכחשו לך אויביך".
6) ״ערב קרוב מטעם חשך, ונקרא כך שנתערבו בו הצורות, ובקר הפך ערב, שיוכל אדם 
ע״ד  היא  בפנים  המובאת  שהטענה  ולהעיר  א,ה)  בראשית,  (ראב״ע  הצורות״  בינות  לבקר 
טענתם של אנשי סדום, שרצו להיות כולם בהשוואה בלי חילוק כלל, וכבמיטת סדום הידועה. 

וראה המשך תער״ב פרל״ז ואילך.


